


 

 

 

 

 

Revista Dialectus 

Revista de Filosofia 

E-ISSN: 2317-2010 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Periódico vinculado ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal do 

Ceará – UFC 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Revista Dialectus – Revista de Filosofia. Fortaleza, ano 9, n. 19, dezembro 2020. 

Arte da Capa: Cena de Tempos Modernos (1936), Charlie Chaplin. 



 

 

Universidade Federal do Ceará 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reitor 

José Cândido Lustosa Bittencourt de Albuquerque 

 

Vice-reitor 

José Glauco Lobo Filho 

 

Pró-reitor de Pesquisa e Pós-Graduação 

José Herbert Soares de Lira 

 

Diretor do Instituto de Cultura e Arte 

Marco Túlio Ferreira da Costa 

 

Coordenador do PPG - Filosofia 

Luiz Felipe Netto de Andrade e Silva Sahd 

 

Vice-coordenador do PPG - Filosofia 

Konrad Christoph Utz



 

 

Revista Dialectus – Revista de Filosofia 

E-ISSN: 2317-2010 

 

 

 

EDITORES-CHEFES 

Eduardo Ferreira Chagas, Universidade Federal do Ceará, UFC/CNPq 

Hildemar Rech, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, UFRN 

 

EDITORES GERENTES 

Amsterdan Duarte, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Eduardo Ferreira Chagas, Universidade Federal do Ceará, UFC/CNPq 

Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, UFRN 

Renato Almeida Oliveira, Universidade Estadual Vale do Acaraú, UVA 

Wildiana Kátia Monteiro Jovino, Universidade Estadual do Ceará, UECE/UAB 

 

EDITORES DE LAYOUT 

Albertino Servulo, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Douglas Santana, Universidade Federal do Ceará, UFC  

 

EDITORES DE SEÇÃO 

Douglas Santana, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Ronaldo Martins Oliveira, Universidade Federal do Ceara, UFC 

 

COMITÊ EDITORIAL 

Dr. Eduardo Ferreira Chagas, Universidade Federal do Ceará, UFC/CNPq 

Dr. Hildemar Rech, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Dr. José Edmar Lima Filho, Universidade Estadual Vale do Acaraú, UVA, Brasil 

Dr. Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, 

UFRN 

Ms. Maria Artemis Ribeiro Martins, Instituto Federal do Ceará, IFCE 

Ms. Natália Ayres, Instituto Federal do Ceará, IFCE 

Dr. Renato Almeida Oliveira, Universidade Estadual Vale do Acaraú, UVA 

Dra. Wildiana Kátia Monteiro Jovino, Universidade Estadual do Ceará, UECE/UAB 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

COMITÊ CIENTÍFICO 

Adriana Veríssimo Serrão, Universidade de Lisboa, UL 

Agemir Bavaresco, Pontíficia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, PUCRS 

Alfredo de Oliveira Moraes, Universidade Federal de Pernambuco, UFPE 

Anselm Jappe, Accademia di Belle Arti di Frosinone, Itália 

Antonio Glaudenir Brasil Maia, Universidade Estadual Vale do Acaraú, UVA 

Arlei de Espíndola, Universidade Estadual de Londrina, Brasil 

Caio Navarro Toledo, Universidade Estadual de Campinas, UNICAMP 

Christian Iber, Pontificia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, PUCRS 

Christoph Türcke, Hochschule für Grafik und Buchkunst Leipzig, Alemanha 

Deyve Redyson Melo dos Santos, Universidade Federal da Paraíba, UFPB 

Elisete M. Tomazetti, Universidade Federal de Santa Maria, UFSM 

Ester Vaisman, Universidade Federal de Minas Gerais, UFMG 

Fábio Maia Sobral, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Hector Benoit, Universidade Estadual de Campinas, UNICAMP 

Humberto Calloni, Universidade Federal do Rio Grande, FURG 

Ivan Domingues, Universidade Federal de Minas Gerais, UFMG 

José Rômulo Soares, Universidade Estadual do Ceará, UECE 

Juliano Cordeiro da Costa Oliveira, Universidade Federal do Piauí, UFPI 

Justino de Sousa Júnior, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Lígia Regina Klein, Universidade Federal do Paraná, UFPR 

Lucíola Andrade Maia, Universidade Estadual do Ceará, UECE 

Marcio Gimenes de Paula, Universidade de Brasília, UNB 

Marcos José de Araújo Caldas, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, UFRRJ 

Marcos Lutz Müller, Universidade Estadual de Campinas, UNICAMP 

Maria Artemis Ribeiro Martins, Instituto Federal do Ceará, IFCE 

Maria Tereza Callado, Universidade Estadual de Ceará, UECE 

Marly Carvalho Soares, Universidade Estadual do Ceará, UECE 

Mauro Castelo Branco de Moura, Universidade Federal da Bahia, UFBA 

Mário Duayer, Universidade Estadual do Rio de Janeiro, UERJ 

Michael Löwy, Centre National des Recherches Scientifiques, CNRS, França 

Natália Ayres, Instituto Federal do Ceará, IFCE 

Osvaldo Coggiola, Universidade de São Paulo, USP 

Paulo Henrique Furtado de Araújo, Universidade Federal Fluminense, UFF 

Roberto Leher, Universidade Federal do Rio de Janeiro, UFRJ 

Rosalvo Schütz, Universidade Estadual do Oeste do Paraná - UNIOESTE 

Ruy Gomes Braga Neto, Universidade de São Paulo, USP 

Silvana Maria Santiago, Universidade Estadual do Rio Grande do Norte, UERN 

Siomara Borba Leite, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, UERJ 

Sylvio de Sousa Gadelha Costa, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Valério Arcary, Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de São Paulo, IFSP 

Wildiana Kátia Monteiro Jovino, Universidade Estadual do Ceará, UECE/UAB 



 

 

Revista Dialectus – Revista de Filosofia 

E-ISSN: 2317-2010 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Endereço postal 

Revista Dialectus 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

Universidade Federal do Ceará - UFC 

Rua Abdenago Rocha Lima, s/n, Campus do Pici 

Fortaleza - Ceará 

CEP: 60455-320 

 

Contato Principal 

Eduardo Ferreira Chagas 

Doutor em Filosofia 

Universidade Federal do Ceará - UFC 

E-mail: ef.chagas@uol.com.br 

 

Contato para Suporte Técnico 

Telefone: 85 33669224 

E-mail: revistadialectus@yahoo.com.br 



 

 

SUMÁRIO  

 

 

 

EDITORIAL                  8 

 

 

DOSSIÊ FILOSOFIA DA TÉCNICA E EDUCAÇÃO 

 

1. FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS 

    IMPLICAÇÕES METODOLÓGICAS                  13 
 Victor Leandro da Silva, Thaise Silva Ferro Gomes 

 

2. LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN 

    DESARME DE LA MÁQUINA QUE AJUSTICIA               25 
 Facundo Giuliano 

 

3. CONDIÇÃO: SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE 

    ERIC WEIL                         38 
Daniel Benevides Soares 

 

4. APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA 

    CRÍTICA DE MARX AL CAPITAL                 51 
Agemir Bavaresco, OscarPortales 

 

5. CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE TRABALHO 

    E DE VALORIZAÇÃO DO VALOR COM BASE EM MARX              73 
Maria Artemis Ribeiro Martins, Eduardo Ferreira Chagas 

 

6. TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX             93 
João Bosco Brito do Nascimento 

 

7. E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE        114 
Jefferson da Silva, Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 

8. O HOMEM NA ERA DIGITAL           135 
Maria Celeste de Sousa 

 

9. COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE    149 
Ive Braga 

 

10. INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO 

      NORMATIVA AO INFERENCIALISMO PRAGMÁTICO       162 
Ralph Leal Heck 

 

11. SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO 

      DA VIOLÊNCIA ESCOLAR?                      176 
Pâmela Esteves 

 

 

 



 

 

12. EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA: A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO 

      TRADICIONAL NAS INOVAÇÕES TECNOLÓGICAS        197 
Manoel Dionizio Neto 

 

13. O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS    225 
Antonio Basilio Novaes T. de Menezes, Roberto Ribeiro da Silva 

 

14. A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO 

      NEOLIBERAL BRASILEIRO: POR UMA VIDA MAIS SOLIDÁRIA E DE 

      ACOLHIMENTO, PARA AS EPIDEMIAS E CRISES SE REPETIREM MENOS!    239 
Nestor Francisco Rambo 

 

15. O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA: JOGOS ESTRATÉGICOS DE 

      PODER-SABER                        256 
Marcio Moterani Swerts, Marcelo Vicentin, 

Eloisa Rosotti Navarro, Rogério de Melo Grillo 

 

 

DOSSIÊ FILOSOFIA DA TÉCNICA E EDUCAÇÃO 

 

16. MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM      278 
Francisco Brandão Aguiar, Eduardo Ferreira Chagas 

 

17. A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL       289 
Edna Maria Magalhães do Nascimento, Júlio Gonçalves e Sá 

 

18. SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES 

      PRÓPRIOS                    305 
Daniel Artur Emídio Branco 

 

 

RESENHA 

 

19. “PAUL RICOUER” DE JEAN GRONDIN         318 
Thiago Luiz de Sousa 

 

 

TRADUÇÃO 

 

20. OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O 

      DADO TÉCNICO                    322 
Américo Grisotto, Marcos Alexandre Gomes Nalli, Patrícia Maria Weffort 



 

8 

EDITORIAL 

 

Eduardo Ferreira Chagas 

Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho 

 

Na segunda parte do Dossiê Filosofia da Técnica e Educação recolhemos 

significativas contribuições de pesquisadores do Brasil e do exterior sobre essa 

temática tão abrangente e, ao mesmo tempo, tão atual. Nesse sentido, como veremos, 

foram discutidos os desafios de se pensar a formação das subjetividades no contexto da 

sociedade capitalista, considerando-se o uso das novas tecnologias associadas à 

racionalidade técnico-científica.  

No primeiro artigo, intitulado Fenomenologia e educação: as bases 

husserlianas e suas implicações metodológicas de Victor Leandro da Silva (UEA) e 

Thaise Silva Ferro Gomes (SEDUC – AM) o objetivo dos autores foi o de retomar os 

princípios epistemológicos da fenomenologia de Edmund Husserl, em especial, no que 

tange à relação sujeito-mundo, para, com base em suas proposições, articulá-las à 

discussão na pesquisa educativa envidada pelo filósofo Maurice Merleau-Ponty. 

No segundo artigo, de Facundo Giuliano (Universidad de Buenos Aires), de 

título: La razón evaluadora en Paul Ricoeur: trazos para un desarme de la máquina que 

ajusticia o autor procurou explorar e confrontar a racionalidade avaliadora das 

instituições de ensino que o mesmo chamou, em uma tradução livre de nossa parte, de 

“máquina de extermínio” de subjetividades. Para isto, salienta Facundo, foi preciso 

explorar as principais obras e intervenções teóricas de Paul Ricouer para, certo modo, 

visualizar a progressão de sua argumentação e discuti-las com certo detalhe. 

No terceiro artigo, com o título Condição: sociedade, eficácia e sentido no 

pensamento de Eric Weil, Daniel Benevides Soares (FCF) nos diz que compreender o 

avanço da técnica, na socidade hodierna, significa entendermos a sociedade ao qual 

estamos inseridos. Contudo, apesar do viés crítico adotado nessa análise, orientado, 

claramente, pelo viés weisiano, o autor nos alerta que não se trata de propor uma rejeição 

dos benefícios da técnica moderna. Entretanto, é importante reconhecer sua 

especificidade e as suas limitações e chamar atenção para as consequências nefastas ao 

qual ela se apresenta, sobretudo, em mundo tão socialmente e economicamente tão 

desigual, a saber: a violência. 

No quarto artigo, de Oscar Pérez Portales (PUC-RS) e Agemir Bavaresco 

(PUC-RS), intitulado Aparecimiento y fetichismo: La ciencia de la lógica en la critica de 



_________________________________________________________EDITORIAL 

Eduardo Ferreira Chagas/ Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 8 - 12 

 

9 

Marx al capital, os autores procuraram estudar a evolução do tratamento marxiano, sobre 

a questão do fetichismo, enfatizando sua transformação em método de reflexão a partir 

do encontro com a Ciência da lógica de Hegel. 

No quinto artigo, Considerações sobre a tecnologia no processo de trabalho 

e de valorização do valor com base em Marx escrito por Artemis Martins (IFCE) e 

Eduardo Chagas (UFC/CNPq), os autores procuraram tecer considerações gerais acerca 

da questão da tecnologia em Marx, bem como o papel que ela exerce no processo de 

trabalho e no processo de valorização do valor. Para tal, os pesquisadores constataram 

que no capitalismo a tecnologia está diretamente relacionada à divisão social do trabalho 

e que ela contribui para a fragmentação da autoatividade humana submetendo as 

capacidades físicas e intelectuais do trabalhadores aos interesses do capital. Essa 

separação resulta no domínio técnico como fator predominante de acesso e apreensão da 

população trabalhadora, possibilitando a exploração do trabalho e, por conseguinte, o 

crescimento do excedente da produção – a acumulação do capital. 

No sexto artigo, de autoria de João Bosco Brito do Nascimento (UERN), 

intitulado Tecnicismo, trabalho e educação em Marx, o autor nos informa que o objetivo 

da sua pesquisa é dissertar sobre o modo como Marx trata o processo da técnica no 

panorama contraditório da relação entre capital e trabalho. Vê-se, a partir dessa 

formulação, salienta Nascimento, como o tecnicismo está presente na estrutura produtiva 

do capitalismo e como isto reverbera na educação escolar. Apesar dos efeitos deletérios 

desta relação, entre educação, capital e trabalho, o referido professor aponta que a 

educação integral do homem, no sentido que Marx a atribui, configura em uma das saídas 

possíveis para a emancipação da classe trabalhadora, revertendo assim, o processo de 

exploração do homem pelo homem, em liberdade de toda à sociedade humana. 

No sétimo artigo, E a filosofia: ausência e necessidade de Jefferson da Silva 

(PUC-SP) e Marcius Tadeu Maciel Nahur (UNISAL) os autores asseveram que o artigo 

busca refletir sobre a importância da filosofia como conhecimento humano e sua relação 

com as demais disciplinas humanas. Para isso, lembram Silva e Nahur, sem dirimir a 

importância do avanço tecnológico e das conquistas científicas, faz-se necessária a 

retomada da importância da filosofia, isto é, o ato de filosofar como possibilidade de 

crítica e fundamento para demais ciências e ainda da própria realidade. 



_________________________________________________________EDITORIAL 

Eduardo Ferreira Chagas/ Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 8 - 12 

 

10 

No oitavo artigo, de Maria Celeste de Sousa (FCF), intitulado O homem na 

era digital, a autora afirma que o seu artigo procura refletir sobre a problemática do 

transhumanismo, tema antropológico persistente nas Ciências Humanas e, que é 

trabalhado, entre outros, pela filósofa portuguesa Maria Assumpta Coimbra, da 

Universidade do Porto. Sousa nos alerta que o seu estudo está  dividido em duas partes: 

a primeira versa sobre a cibercultura, o mundo como uma imensa teia digital e enfoca a 

influência da revolução tecnológica digital na cultura, na educação e nas ciências; e a 

segunda diz respeito sobre a transformação do humano em transhumano e reflete sobre o 

impacto das tecnologias digitais na natureza e na subjetividade gerando, ao mesmo tempo, 

um logos-transumano e uma supranatureza. 

No nono artigo, Comentários para uma educação estética da humanidade de 

Ive Braga (Instituto Singularidades), a autora nos diz que o seu ensaio tem como objetivo 

apresentar elementos que permitam promover reflexões acerca da formação do indivíduo 

na sociedade administrada, bem como sua relação com os modos de produção e circulação 

da cultura, seus processos, instituições, possibilidades e limites. Para tanto, o seu estudo 

pauta-se na exploração de conceitos de autores da primeira geração da Escola de 

Frankfurt. Abstendo-se, contudo, nos diz ela, da necessidade de indicar resultados e 

conclusões pontuais; sua análise visa promover debates sobre os limites e alternativas 

possíveis para o enfrentamento da realidade objetiva com vistas para uma educação 

estética de humanidade.   

No décimo artigo, escrito por Ralph Leal Heck (UFC), intitulado Integração 

dos objetos tecnológicos e sua dimensão normativa ao inferencialismo pragmático, o 

autor nos diz que duas questões balizaram a sua pesquisa: em que sentido os objetos 

tecnológicos trazem intrinsecamente um caráter prático e normativo e como podemos 

concebê-los nestas dimensões, tomando-as em um caráter constitutivo? Por esta razão, 

salienta Heck, estes objetos tecnológicos podem ser projetados para estender ou realizar 

ações no plano das práticas constitutivas do humano enquanto tal. Para tal, na perspectiva 

de Brandom, ao qual o autor se utiliza, estas práticas constitutivas correspondem à 

dimensão linguístico-pragmática. Como veremos. 

No décimo primeiro artigo, Seria a banalidade do mal um caminho para a 

compreensão da violência escolar? de Pâmela Esteves (UERJ), a autora nos informa que 

o objetivo do seu estudo é investigar as práticas de violência que desafiam o cotidiano 



_________________________________________________________EDITORIAL 

Eduardo Ferreira Chagas/ Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 8 - 12 

 

11 

escolar. Para a pesquisadora, trata-se de buscar compreender as estruturas que 

possibilitam a construção e a sustentação dessas práticas. É com esse desejo de 

compreensão que Esteves se coloca em companhia de Hannah Arendt e Immanuel Kant, 

com o propósito de identificar o mal como uma fonte estrutural na formação das práticas 

violentas que se configuram nas relações escolares.   

No décimo segundo artigo, de autoria de Manoel Dionizio Neto (UFCG), 

intitulado Educação e tecnologia: a reafirmação do ensino tradicional nas inovações 

tecnológicas, o autor nos diz que o propósito do seu estudo é o de pensar a educação em 

meio à tecnologia, com ênfase ao que está posto como ensino remoto, considerando-se 

para isto a significação dessa modalidade de ensino em relação à crítica à educação 

tradicional. Neste sentido, parte-se, nos diz Neto, das noções fundamentais do que se 

consolidou historicamente como educação tradicional, objeto de crítica, sobretudo a partir 

do século XVIII, e ao mesmo tempo base para diferentes modalidades de ensino que, por 

sua vez, alimentam características essenciais que lhe são próprias. 

No décimo terceiro artigo, O ensino da filosofia no Brasil: ameaças e 

descontinuidades de Antonio Basilio Novaes Tomaz de Menezes (UFRN) e Roberto 

Ribeiro da Silva (UFRN), os autores nos informam que sua pesquisa busca através de 

uma cuidadosa análise histórica das legislações que influenciaram a presença ou ausência 

da disciplina de Filosofia no Ensino Médio no Brasil. O objetivo do estudo de Menezes 

e Silva é analisar a história desta disciplina e suas legislações, para exata consciência das 

oscilações e truncamentos políticos que foi submetida, de acordo com os cenários e 

interesses políticos a cada tempo da história do nosso país. 

No décimo quarto artigo, escrito por Nestor Francisco Rambo (UFRGS), 

intitulado A educação em rede em época de pandemia no Estado neoliberal brasileiro: 

por uma vida mais solidária e de acolhimento, para a pandemia e crises se repetirem 

menos!, o autor assevera que em tempos de pandemia, quando pensamos na superação da 

crise, é preciso uma responsabilidade no conjunto da sociedade. Os Estados, escolas, 

empresas, sindicatos e universidades precisam (re)pensar estratégias de cooperação entre 

os homens. Nesse sentido, nos diz ele: “urge, que o Estado, o MEC e os políticos 

valorizem o professor com melhores condições de trabalho e salário”. A responsabilidade 

e a solidariedade, são dimensões inseparáveis da ética. “Se me sinto responsável, também   

me sinto solidário”, eis o imperativo ético defendido por Rambo. 



_________________________________________________________EDITORIAL 

Eduardo Ferreira Chagas/ Manoel Jarbas Vasconcelos Carvalho 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 8 - 12 

 

12 

No décimo quinto e último artigo no nosso dossiê, escrito conjuntamente por 

Marcelo Vicentin (USF), Rogério de Melo Grillo (UNICAMP), Eloisa Rosotti Navarro 

(UFSCAR) e Márcio Moterani Swerts (USF) intitulado O dia “D” da educação mineira: 

jogos estratégicos de poder-saber, tem por objetivo problematizar, suspeitar e analisar 

criticamente o discurso presente nos documentos específicos do Dia “D” da Educação de 

Minas Gerais, visando depreender como se dão os jogos de estratégias de poder-saber, 

principalmente, em torno da expressão Dia “D”.  

Ademais, contamos com três artigos em nosso Fluxo contínuo: o primeiro 

artigo escrito em parceria entre Francisco Brandão Aguiar (UFC) e Eduardo F. Chagas 

(UFC/CNPq) com o título Mikhail Bakhtin e Karl Marx: consciência e linguagem; o 

segundo artigo também foi escrito em cooperação entre Edna Maria Magalhães do 

Nascimento (UFPI) e Júlio Gonçalves e Sá (UFPI) intitulado A redescrição do filósofo: 

o ironista liberal; e, por fim, o terceiro artigo de autoria de Daniel Artur Emídio Branco 

(UFC) com o título Saul Kripke: a crítica à teoria descritivista dos nomes próprios. 

Finalizando este número, temos o prazer de publicar a resenha da obra Paul Ricouer de 

Jean Grondin feita por Thiago Luiz de Sousa (UFMG) e a tradução do texto em francês 

de Gilbert Simondon intitulado originalmente de Du mode d’existence des objets 

tecniques realizada pelos pesquisadores Américo Grisotto (UEL), Marcos Alexandre 

Gomes Nalli (UEL) e Patrícia Maria Weffort (UFPR).  

Pelo que se observa da leitura atenta do presente Dossiê, as proposições dos 

autores em referência ao tema da Filosofia da Técnica e da Educação tornam esta 

coletânea não apenas uma das mais significativas obras publicadas em língua portuguesa 

sobre o assunto, como fazem-na leitura obrigatória para todos os interessados na 

verticalização dos seus estudos na área. O rigor da exposição e a densidade das 

provocações filosóficas que daqui decorrem obrigam-nos a reconhecer a relevância e a 

maestria de seus autores no tratamento de questões tão fundamentais para compreender a 

nossa situação contemporânea, marcada, de algum modo, pelas questões que aqui estão 

descortinadas diante de nós e que nos implicam pessoal e comunitariamente para pensar 

o que nos envolve. 

Desejamos que desfrutem todos de uma excelente leitura. 

 



 

 

13 

FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS 

IMPLICAÇÕES METODOLÓGICAS 

 

Victor Leandro da Silva1 

Thaise Silva Ferro Gomes2 

 

Resumo:  

A fenomenologia tem se destacado como um dos mais profícuos métodos aplicados na pesquisa em 

educação. No entanto, esse avanço também implicou uma redução de seu alcance teórico, circunscrito a um 

conjunto de orientações que muitas vezes não se coadunam a suas linhas fundamentais. Partindo dessa 

problemática, o presente texto visa retomar os princípios epistemológicos da fenomenologia de Edmund 

Husserl, em especial no que tange à relação sujeito-mundo, para, com base em suas proposições, articulá-

las à discussão na pesquisa educativa envidada pelo filósofo Maurice Merleau-Ponty. Como resultado, o 

que se pretendeu foi elucidar em que arcabouço as ciências da educação precisam estar orientadas para 

servirem-se do pensar fenomenológico, no que é imprescindível fazer um uso adequado de sua estrutura 

conceitual. 

 

Palavras-chave: Fenomenologia. Método. Essência. Intersubjetividade. Pesquisa educativa. 

 

PHENOMENOLOGY AND EDUCATION: THE HUSSERLIAN BASES AND 

THEIR METHODOLOGICAL IMPLICATIONS 

 

Abstract: 

Phenomenology has stood out as one of the most fruitful methods applied in educational research. However, 

this advance also implied a reduction in its theoretical scope, limited to a set of guidelines that often diverge 

with its fundamentals. Based on this problem, the present text aims to return to the epistemological 

principles of Edmund Husserl's phenomenology, especially concerning the subject's relationship with the 

world. Based on these proposals, this essay aims to articulate them to the discussion in the educational 

research undertaken by the philosopher Maurice Merleau-Ponty. As a result, it was intended to elucidate 

by which framework the educational sciences need to be oriented to use phenomenological thinking, which 

demands the appropriate use of its conceptual structure. 

 

Keywords: Phenomenology. Method. Essence. Intersubjectivity. Educational research. 

 

Introdução 

 

Dentre os métodos possíveis para a pesquisa em educação, a fenomenologia 

tem se destacado como uma das mais contempladas no âmbito da chamada pesquisa 

qualitativa. Desse modo, o pensar fenomenológico constituiu-se numa das principais 

vertentes epistemológicas exploradas na abordagem dos objetos educativos. 

No entanto, em vista de sua propagação, houve também uma conversão dos 

princípios fenomenológicos em fórmulas fixas e diretivas, a fim de facilitar a transmissão 

 
1    Licenciado em Filosofia pela UFAM. Doutor em Sociedade e Cultura na Amazônia pela Universidade 

Federal do Amazonas. Professor Adjunto da Universidade do Estado do Amazonas. Professor 

permanente do Programa de Pós-graduação em Educação – UEA. E-mail: viktorleandro@hotmail.com. 
2     Licenciada em Letras pela UFPI. Mestra em Letras pela Universidade Federal do Amazonas. Professora 

da Secretaria Estadual de Educação – Amazonas. E-mail: thaiseferrogomes@hotmail.com. 

mailto:viktorleandro@hotmail.com


__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

14 

de seu ensino. Como resultado, sua complexidade inerente acabou transformando-se 

numa série de prescrições que culminaram numa disciplina reduzida, que não vai a fundo 

na abordagem das questões que se propõe a esclarecer, o que se reflete sobremaneira nos 

resultados investigativos. 

Assim, para que se possa situar novamente o lugar da fenomenologia 

enquanto método necessário à pesquisa educativa, é mister retomar os conceitos atinentes 

as suas raízes filosóficas, bem como articular, de maneira assertiva, o mais profundo rigor 

fenomenológico com as bases das ciências da educação. 

 

Edmund Husserl: o sujeito e a essência 

 

A abordagem fenomenológica de Edmund Husserl se arvora mediante os 

problemas suscitados por aquilo que ele convencionou chamar de crise das ciências 

europeias, ou do modelo positiva, que, embora tivesse trazido progressos evidentes ao 

conhecimento científico, começava a dar sinais de insuficiência no que dizia respeito ao 

seu alcance investigativo, em especial no âmbito dos acontecimentos relativos à 

experiência humana, cujos caracteres escapavam aos esquemas trazidos pelo paradigma 

indutivo. Em vista disso, ele se propõe a pensar um novo modelo epistemológico que 

colocasse o homem novamente no centro de sua atenção. 

Diante dessa conjuntura, Husserl irá considerar que os princípios 

fenomenológicos por ele elaborados seriam capazes de fazer a filosofia saltar de seus 

impasses metafísicos para uma doutrina das essências, articulada com o mundo e pautada 

em critérios significativos de objetividade, no que seu vínculo à ciência poderia ser 

efetivamente definido: 

 

Se abstrairmos das metas metafísicas da crítica do conhecimento, atendo-nos 

apenas à sua tarefa de elucidar a essência do conhecimento e da objectalidade 

cognitiva, ela é então fenomenologia do conhecimento e da objectalidade 

cognitiva e constitui o fragmento primeiro e básico da fenomenologia em geral 

(HUSSERL, 2015, p. 44). 

 

 

Tais proposições apontam para uma designação diretiva da fenomenologia, a 

qual o filósofo esclarece com precisão: 

 

‘Fenomenologia’ – designa uma ciência, uma conexão de disciplinas 

científicas; mas, ao mesmo tempo e acima de tudo, ‘fenomenologia’ designa 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

15 

um método e uma atitude intelectual: a atitude intelectual especificamente 

filosófica, o método especificamente filosófico (p. 44). 

 

Com isso, está-se diante de um método que, ao mesmo tempo em que se 

articula a todas as ciências, apresentando-se como o elo entre elas, determina-se também 

como sendo uma casa de força da filosofia, assegurando suas formas próprias e 

significativas de atuação no mundo empírico. 

Importante notar aqui a postura crítica de Husserl no que diz respeito às 

preconizações feitas em torno do método positivista, pautado na observação e 

experimentação, e que deveria, conforme progredisse, assumir a totalidade dos processos 

relativos ao conhecimento. Para ele, a hipótese de que a filosofia deveria ser, num certo 

sentido ou literalmente, subsumida pelas ciências, não pode ser efetivada, sob pena de 

privar-se de sua mais aguda contribuição. Desse modo, é que irá despontar, no seio de 

sua teoria, uma defesa firme dos critérios filosóficos classicamente instituídos, porém 

numa nova base de considerações. Portanto, para Husserl, 

 

Hoje, deve ainda designar-se como predominante a opinião de que a filosofia 

e, mais concretamente, a doutrina suprema do ser e da ciência – pode estar não 

só relacionada com todas as restantes ciências, mas também fundada nos seus 

resultados, / da mesma maneira que as ciências se baseiam umas nas outras e 

os resultados de umas podem actuar como premissas das outras. (HUSSERL, 

2015, p. 45). 

 

 

Surgem daí inicialmente as Meditações cartesianas, em que ele fala da 

necessidade de uma redução fenomenológica, ou seja, de uma abstração total que chega 

até o isolamento do eu individual que “inibe o valor existencial do mundo objetivo” 

(HUSSERL, 2001, p. 43) para em seguida, partindo do sujeito, encontrar os fundamentos 

de toda e qualquer relação entre homem e meio. Nesse caminho, o que finda por ser 

valorizado não é um suposto objeto exterior, mas sim a maneira como este chega ao 

indivíduo como forma de experiência. É, portanto, uma forma de pensamento 

amplamente centrada no sujeito, e que põe em questão, não no sentido da existência, mas 

no da forma de apreensão epistemológica, a realidade daquilo que lhe é externo. 

Por conseguinte, na abordagem fenomenológica, existe uma preocupação 

profunda em voltar-se para a exploração dos traços mais intrínsecos da ligação do sujeito 

com o mundo. Pelo método da fenomenologia, afirma Husserl, o indivíduo é conduzido, 

através de sua redução fenomenológica, até os limites essenciais de sua experiência dos 

fenômenos, desvelando a “estrutura do ‘eidos’ universal do ego transcendental, que, 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

16 

abrange todas as variantes possíveis do meu ego empírico e, portanto, esse próprio ego” 

(HUSSERL, 2001, p. 88). Desse modo, o eu revela-se em seus traços universalizantes 

pela maneira como seu relaciona com os fenômenos. 

Por outro lado, a fenomenologia também defende a independência de cada 

experiência, que sempre aparece com um caráter de novidade, posto estar ligada a uma 

consciência que o percebe no instante de sua experimentação:  

 

Portanto, a toda consciência que é consciência de alguma coisa pertence essa 

propriedade essencial: não somente ela pode, de maneira geral, transformar em 

modos de consciência sempre novos, permanecendo consciência de um objeto 

idêntico (HUSSERL, 2001, p. 63).  

 

Logo, mesmo diante de objetos conhecidos, a apresentação destes à 

consciência nunca é a mesma, posto que estes se colocam agora de um modo ainda 

desconhecido para a consciência do indivíduo, tendo de ser percebidos em sua aparição 

presente. Assim, o olhar fenomenológico é sempre para o novo. 

Nesse conjunto de argumentações, um problema emerge como pertinente. De 

que maneira é possível superar o solipsismo que decorre da atitude fenomenológica? Ora, 

se o conhecimento está circunscrito ao sujeito, como é possível que nos tornemos capazes 

de comunica-lo e de socializa-lo entre nós? Eis uma pergunta da qual Husserl não se 

esquiva e busca responder de forma bastante rigorosa. 

Para resolver a questão, ele recorre à ideia de estruturas universais, que 

constituem a forma de organização do sujeito. É através delas que somos capazes de nos 

situarmos no mundo, bem como de estabelecer uma articulação entre nossas constatações 

particulares e proposições de caráter geral: 

 

Notadamente as formas nas quais existo somente como ego, e somente nas 

quais – tomando-se isso numa universalidade da essência – posso existir assim. 

É preciso contar entre elas (entre outras) a maneira de existir sob a forma de 

certa vida universal em geral, sob a forma de constituição constante por si 

mesma e seus próprios estados como temporais no interior de um templo 

universal (2001, p. 117). 

 

Quando imergimos na redução fenomenológica, também perscrutamos as 

estruturas de nossa compreensão, as quais, por serem universais, revelam traços de uma 

experiência comum a todos os indivíduos. Desse modo, é que podemos falar de um 

conhecimento que, ao mesmo tempo em que se gera em nós, é capaz de migrar para os 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

17 

demais sujeitos e para toda a humanidade, tornando transmissível a vivência 

compartilhada de mundo: 

 

A intersubjetividade transcendental possui, graças a essa colocação em 

comum, uma esfera intersubjetiva de vinculação, em que ela constitui de 

maneira intersubjetiva o mundo objetivo; ela é dessa forma, na qualidade de 

um ‘nós’ transcendental, sujeito para esse mundo e também para o mundo dos 

homens, forma sob a qual esse sujeito se realiza ele próprio como objeto. 

(HUSSERL, 2001, p. 121). 

 

Se nos colocamos do lado de nossa subjetividade, inevitavelmente nos pomos 

também no plano intersubjetivo, e, nele, revela-se nossa manifestação do mundo, a qual, 

por estar ligado ao que se capturou da realidade exterior, evidencia-se como a forma mais 

concreta de nossa experimentação objetificada, obtendo-se, com isso, uma construção 

igualmente rigorosa no sentido objetivo e também da realidade de nossas estruturas 

universais. 

Importante observar ainda que Husserl considera, como bem ficou salientado 

em outro dos seus textos (2006), que nossa capturação do mundo objetivo é pautada por 

limitações, as quais fazem com que o observado externamente obtenha um caráter 

inevitavelmente parcial: 

 

Também um vivido jamais é completamente percebido, ele não é 

adequadamente apreensível em sua unidade plena. Ele é, por essência, um 

fluxo, que, se dirigirmos o olhar reflexivo para ele, podemos acompanhar 

desde o momento presente, mas cujos trechos percorridos estão perdidos na 

percepção. Temos uma consciência do que acaba imediatamente de decorrer 

somente na forma da retenção, na forma, por exemplo, da rememoração 

retroativa. (p. 105). 

 

 

Se os dados obtidos no mundo são sempre parciais e restritos, deixando clara 

que estes a forma de percepção, e se na intersubjetividade se revela a estrutura, que é dada 

na maneira de uma experiência do mundo, então a sensibilidade constituída no sujeito 

pode ocupar, no processo epistêmico, uma posição bastante expressiva. Apontando para 

esse caminho, é que Husserl assevera que “à tese do mundo, que é uma tese ‘contingente’, 

contrapõe-se, portanto, a tese de meu eu puro e da vida do eu, que é uma tese ‘necessária’ 

(2006, p. 109). Portanto, o que se torna universalmente válido em cada experiência são 

justamente os elementos próprios do eu, configurados no momento de sua apreensão 

empírica: 

 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

18 

Assim, pois, está de todas as maneiras claro que tudo aquilo que está para mim 

aí no mundo-de-coisas, é por princípio somente realidade presuntiva; mas está 

claro, ao contrário, que eu mesmo, para quem aquilo está aí (por exclusão 

daquilo que é por mim atribuído ao mundo-de-coisas) mais exatamente, que 

minha atualidade de vivido é efetividade absoluta, dada por uma posição 

incondicionada, pura e simplesmente insuprimível (p.109). 

 

Dessa maneira, seguindo pelo percurso husserliano, o que a fenomenologia 

revela são sobretudo as formas universais da experiência humana. Logo, quando estamos 

diante de um objeto, obviamente temos os dados sensoriais deste. Porém, o que se mostra 

ali em sua completude é não o objeto, posto que este é registrado nos sentidos dentro de 

uma parcialidade, e sim a experiência do ver, a qual, por suas características estruturantes, 

articula-se igualmente nos indivíduos, tornando compreensível a maneira por que o 

mundo é por nós assimilado. 

As observações de Husserl, dirigindo o olhar para uma nova maneira de 

abordar os objetos existentes na realidade, findam por produzir fortes implicações 

metodológicas, gerando uma série de desdobramentos investigativos em diversos ramos 

e temas de investigação. É isso, por exemplo, que pondera o filósofo Martin Heidegger, 

discípulo de Husserl, para quem a fenomenologia ordenava o método adequado para suas 

investidas acerca do estudo do ser: 

 

Com a questão diretriz sobre o sentido de ser, a investigação acha-se dentro da 

questão fundamental da fenomenologia em geral. O modo de tratar esta 

questão é fenomenológica. Isso, porém, não significa que o tratado prescreva 

“um ponto de vista” ou uma “corrente”. Pois, enquanto se compreender a si 

mesma, a fenomenologia não é e não pode ser uma coisa nem outra. A 

expressão ‘fenomenologia’ significa, antes de tudo, um conceito de método. 

Não caracteriza a qualidade real dos objetos da investigação filosófica, o quê 

dos objetos, mas o seu modo, o como dos objetos. Quanto mais autenticamente 

opera um conceito de método e quanto mais abrangentemente determina o 

movimento dos princípios de uma ciência, tanto maior a originariedade em que 

ele se radica numa discussão com as coisas elas mesmas e tanto mais se afastará 

do que chamamos de artifício técnico, tão numeroso nas disciplinas teóricas 

(HEIDEGGER, 2015, p. 66). 

 

Tal vocação para constituir-se enquanto método irá aparecer não somente nos 

meandros da filosofia, como também nas diversas áreas de conhecimento, com especial 

atenção naquelas que tratam dos acontecimentos relativos ao ser humano. Nestas, o 

componente fenomenológico parece ingressar com um vigor muito maior em vista das 

menores resistências, o que se deve em muito à ênfase dada por ela aos traços mais 

intrínsecos da experiência humana. 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

19 

Os eventos relativos à educação, como era de se imaginar, também são 

sensíveis às proposições fenomenológicas. Estas irão aparecer, de maneira frequente nos 

estudos realizados, bastante próximas de objetos que são fundamentais na pesquisa em 

educação, principalmente quando se trata de discutir os processos mais internos da 

aprendizagem. 

No entanto, esse elo tão facilmente identificável esconde uma série de 

problemas que dizem respeito à visada fenomenológica na abordagem em educação, de 

modo a criar um falso automatismo na vinculação epistemológica entre o método e o 

campo de pesquisa, o que resulta numa precariedade quanto à aproximação desses 

diversos objetos e suas especificidades. 

Assim, para compreender o real lugar da fenomenologia dentro da pesquisa 

em educação, faz-se necessário articular de que maneira os princípios fixados 

fundamentalmente por Husserl se adequam ao mundo trazido pelos fenômenos 

educativos, procedendo, dessa maneira, a um exame rigoroso de suas possibilidades de 

ligação. 

 

A visada fenomenológica na pesquisa educativa 

Conforme foi avançando em suas aplicações, o método fenomenológico foi 

encontrando novas perspectivas de investigação, de acordo com a área em que foi 

aproveitado. Obviamente, isso levou ao surgimento de importantes acréscimos e 

reinterpretações, que modificaram, em parcelas maiores ou menores, as ideias trazidas 

pelos seus principais precursores. 

Na educação, com uma trajetória bastante expressiva, houve uma 

significativa gama de aproveitamentos dos preceitos fenomenológicos. Contudo, se 

estudos ligados, por exemplo, ao interacionismo de Piaget, tiveram notável avanço, 

houve, no plano prescritivo, um sensível decréscimo no que diz respeito a sua propagação, 

resultando em acepções simplórias e redutoras, que, não obstante os seus aspectos 

limitadores, tomaram conta dos manuais de pesquisa, proliferando-se de maneira quase 

total no meio destes, resultando em visões pouco producentes. A título de exemplo, 

vejamos como é explicitada a relação entre fenomenologia e pesquisa educativa no trecho 

a seguir, retirado de um bastante difundido livro de metodologia: 

 

21 O enfoque fenomenológico, com bases antropológicas, tem privilegiado, 

antes que o lar, a escola. Nela, exaltaram os estudos na sala de aula. Uma 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

20 

tendência, o interacionismo, tendo como meio a sala de aula, alcançou notável 

desenvolvimento. Segundo nosso ponto de vista, a experiência dos 

antropólogos e de suas pesquisas em tribos fixas, com suas culturas e seus 

valores, inspirou aos fenomenólogos à busca de "modelos semelhantes" que 

foram encontrados nos grupos regulares e definidos de alunos.  

22. Os estudos de sala de aula, separados de todos os elementos históricos e 

sociais amplos, são uma amostra muito clara do isolamento do fenômeno em 

foco.  

23. Por outro lado, a interpretação dos fenômenos que se apresentam numa sala 

de aula oferece a possibilidade de esclarecer alguns elementos culturais, como 

os valores, que caracterizam o mundo vivido dos sujeitos. (TRIVIÑOS, 1987, 

p. 48). 

 

O que se tem aqui é uma posição fincada exclusivamente no mundo dos 

sujeitos, colocando a fenomenologia do lado de um subjetivismo ingênuo, o que contradiz 

em muito aquilo que Husserl previu em boa parte dos seus textos. O pensamento 

fenomenológico, longe de se constituir em meros juízos individuais depurados, aponta 

para uma compreensão da realidade que parte das estruturas universais humanas para 

revelar o que de mais essencial há naquilo que está em volta destas. Logo, propostas desse 

tipo, que não consideram o que de mais profundo foi revelado pela tradição 

fenomenológica acerca da relação sujeito-objeto, nada mais fazem do que esterilizar 

sensivelmente o seu campo de aplicabilidade. 

Os exemplos poderiam se seguir de forma numerosa, porém, não é o objetivo 

tratar da fenomenologia dos manuais, e sim tentar definir o pensamento fenomenológico 

e suas repercussões educativas. Para tanto, é válido observar de perto os estudiosos que 

envidaram suas linhas de pensamento dentro desse conjunto de problematizações, e que 

apontaram caminhos para se conduzir de maneira prolífica o pensar fenomenológico na 

educação. 

Seguindo por essa linha, é que, mais até do que em Piaget, o pensamento 

educacional elaborado pelo filósofo Maurice Marleau-Ponty, representa um importante 

caminho para a interpretação dos achados fenomenológicos e de seus aproveitamentos 

pedagógicos, particularmente no âmbito da pesquisa. 

É patente a vinculação de Merleau-Ponty ao pensamento fenomenológico, 

bem como os pontos em que ele amplia as concepções trazidas por Edmundo Husserl, 

expressas sobretudo em sua obra mais rigorosa, Fenomenologia da Percepção (1999), 

em que o corpo é analisado como um item integrante do processo de captação do mundo, 

e sem o qual desdobrar-se do pensamento junto aos eventos é impossível. Assim, é nesse 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

21 

eixo de diálogo e ampliação dos achados husserlianos que a filosofia do pensador francês 

se orienta, trazendo consequências que irão se estender da análise estética à psicologia. 

No que diz respeito à pedagogia, suas proposições, fortemente ligadas à 

psicologia da criança, mas com repercussões na pesquisa educativa, resultaram em 

importantes apontamentos metodológicos, os quais, sob a égide da fenomenologia, 

direcionam-se para um novo conjunto de pressupostos investigativos, bem distantes das 

estereotipações envidadas comumente: 

 

A psicologia não é simples anotação de tudo o que a criança diz e faz: aí só se 

encontram traços de uma dinâmica do desenvolvimento resultante da 

constelação familiar, do meio social. O fato histórico nada é, e só a significação 

é válida. O fato qualitativo é original e reconstruído (MERLEAU-PONTY, 

2006, p. 471). 

 

Aqui, já é possível perceber o quão equivocadas sãos as posições que 

consideram que o trabalho fenomenológico consiste fundamentalmente em um registro 

descritivo, quando na verdade sua exigência vai muito além desses termos, trazendo para 

o centro da investigação a necessidade de observar o objeto em toda sua dinâmica 

constitutiva. Nesse momento, é que aparece o cerne da atividade fenomenológica, que 

está sobretudo na possibilidade de elaborar uma descrição muito mais profunda, que vá à 

essência do fenômeno observado, ao mesmo tempo em que lhe conferirá um significado 

que permita apreendê-la em seu devir, bem como em sua universalidade, pois, como 

assinala Merleau-Ponty, “esse saber qualitativo não é subjetivo, é intersubjetivo: descreve 

o que é observável para todos” (2006, p. 6). 

Dentro desse processo, a figura do pesquisador aparece como um ser 

integrante da investigação, uma vez que é no seu horizonte que aparecem os elementos a 

serem observados. “Somos para nós mesmos o nosso próprio fundo. Para que o 

conhecimento progrida, para que haja conhecimento científico do ‘outro’, o que era fundo 

precisa tornar-se figura” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 472), ou seja, é necessário que, 

dentro de nossa experiência, encontremos os componentes que nos farão aproximarmo-

nos da vivência do outro, sem o que esta se nos mostrará sempre como estranha e 

incognoscível. 

No caso dos estudos com a criança, isso nos leva à produção ou à recuperação 

de uma espontaneidade, que, uma vez ativa, permite-nos achegar-nos ao devir infantil 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

22 

posto no mundo, levando-nos a não mais prendermo-nos a noções que, como bem aponta 

o filósofo, mantêm a análise fixada em um conjunto limitador de ideias pré-definidas. 

Isso pode ser notado, por exemplo, na insistência por parte de pesquisadores 

em caracterizar a natureza infantil, o que, segundo Merleau-Ponty, é preciso que se evite 

com rigor: 

 

Devemos evitar toda e qualquer concepção rígida, simplesmente estatística, 

dos estágios da infância (por exemplo, falar da natureza da criança de tal 

idade), toda e qualquer concepção rígida da psicologia dos sexos; nos testes, 

não devemos considerar os resultados em dado momento como verdadeiros 

absolutamente: eles indicam um estado momentâneo da dinâmica pessoal e 

interpessoal (2006, p. 473). 

 

De igual maneira, em estreita ligação com o compromisso do pesquisador 

fenomenológico em ir a fundo na exploração do universo da criança a partir de si, é 

preciso estar atento para a maneira como deve ser conduzido o processo de compreensão 

da representação do mundo feita pela criança: 

 

Quando se pedem à criança enunciados sobre questões gerais pede-se que ela 

totalize, condense sua experiência em certo número de fórmulas. A própria 

ideia de representação do mundo supõe a possibilidade de encontrar na criança 

uma tese sobre o mundo. [...] Assim, quando interroga a criança sobre o lugar 

do pensamento, esta lhe responde que ele está na garganta, na língua, na cabeça 

ou na respiração. Caberá concluir daí que para a criança o pensamento é algo 

material, no sentido adulto da palavra, que ele ainda não fez a distinção entre 

pensamento e corpo? Mas as palavras respiração, voz, garganta têm significado 

infantil. A criança as entende como voz e respiração vivenciadas por ela a partir 

do interior; não significa obrigatoriamente que ela confunde pensamento com 

objeto. Há na criança uma noção de corpo fenomênico indiviso entre 

pensamento e extensão. (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 476). 

 

Outros pressupostos metodológicos merecem ser ainda considerados. A não 

submissão ao princípio estatístico, a possibilidade da ênfase em um ou num conjunto 

delimitado de casos: “a monografia, se feita em profundidade, tem tanto valor quanto um 

estudo superficial de numerosos casos, ou mais valor” (p. 479), são orientações que 

complementam o cenário de apreensão do mundo pelo olhar do fenomenólogo, e que o 

colocam numa condição bastante diversa daquele que, munido de conceitos mais ou 

menos cartesianos, dedica-se tão somente à descrição do universo dos sujeitos individuais 

e a sua forma de olhar para o exterior, sem ter a pretensão maior de construir uma 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

23 

totalidade capaz de compreender a raiz dos eventos que observa, verdadeiro objetivo da 

prática fenomenológica. 

Resta ainda pensar na questão dos limites da abordagem da fenomenologia, 

em vista de sua recusa à historicidade. Nesse ponto, é significativo notar que a relevância 

dada por Merleau-Ponty ao termo devir aponta para a ideia de um pensamento 

fenomenológico não refratário às nuances do tempo. Além disso, a integração da 

fenomenologia a outras correntes epistemológicas tem se mostrado bastante fecunda, em 

especial na construção da chamada fenomenologia hermenêutica, a qual encontra, na obra 

de Paul Ricoeur (2008) um importante momento de sua realização, e que permite superar 

os impasses aqui discutidos e compondo, dessa maneira, uma epistemologia completa, 

capaz de lidar com os mais variáveis e multifacetados aspectos da experiência humana. 

 

Considerações finais 

A tarefa fenomenológica na educação está longe de ser encerrada. Tampouco 

está restrita a aspectos pontuais da vivência escolar. Onde quer que haja fenômenos 

pedagógicos relevantes, a fenomenologia pode atuar de forma efetiva e converter-se num 

importante amparo epistemológico para deslindar a natureza de sua manifestação. 

Contudo, para que tal se efetive, é necessário romper com as cristalizações e 

reducionismos que foram aos poucos sendo consolidados dentro de sua prática 

metodológica na pesquisa educacional. Somente assim será possível realmente afirmar o 

significado fenomenológico dos eventos, como também promover acréscimos 

significativos não apenas para os objetos perscrutados, como também para o próprio 

fundamento epistemológico das investigações. 

Trata-se de algo que ocorrerá somente mediante a leitura atenta e minuciosa 

dos textos, em especial aqueles que dizem respeito à origem do pensar fenomenológico, 

sem os quais a teoria não possui meios para desenvolver-se. Assim, cabe a cada 

pesquisador que se interessar pelo seu método, por seguir nos rumos dessa doutrina 

epistemológica, percorrer por tal caminho, para em seguida rumar de maneira firme e 

segura nos valiosos percursos da redução fenomenológica e do deslindamento das 

essências que determinam o fundo da prática educativa. 

 

 



__FENOMENOLOGIA E EDUCAÇÃO: AS BASES HUSSERLIANAS E SUAS... 

Victor Leandro da Silva/ Thaise Silva Ferro Gomes 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 13 - 24 

 

24 

Referências 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP: 

Editora Universitária São Francisco, 2015. 

 

HUSSERL, Edmund. A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edições 70, 2005. 

 

_____. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma fenomenologia 

fenomenológica: introdução geral à fenomenologia pura. Aparecida, SP: Ideias & Letras, 

2006. 

 

_____. Meditações Cartesianas. São Paulo: Madras, 2001. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins 

Fontes, 1999. 

 

_____. Psicologia e pedagogia da criança: Curso da Sorbonne. São Paulo, Martins 

Fontes, 2006. 

 

RICOEUR, Paul. Hermenêutica e ideologias. Rio de Janeiro: Vozes, 2008. 

 

TRIVIÑOS, Augusto Nibaldo Silva. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a 

pesquisa qualitativa em educação. São Paulo: Atlas, 1987. 

 

 

 



 

25 

LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN DESARME 

DE LA MÁQUINA QUE AJUSTICIA 

 

Facundo Giuliano1 
 

Resumen: 

No ha sido menor la influencia de Paul Ricoeur en el ámbito de la filosofía en general y de la filosofía de la 

educación la educación en particular, al punto que muchas veces ha sido repetido sin atender algunas consecuencias 

de sus posiciones ético-políticas que fortalecen directamente la sinonimia entre educación y evaluación. Este 

ensayo busca explorar y confrontar dichas posiciones al mismo tiempo que intenta contrarrestar la racionalidad 

evaluadora que subyace en ellas y conforma esa suerte de “máquina que ajusticia”. Para ello, se exploran algunas 

de las principales obras e intervenciones teóricas del autor a modo de visualizar la progresión de su argumentación 

y discutirlas con cierto detalle. Por último, se plantea un desenlace reflexivo que atiende a la potencia de habitar 

subversivamente los contornos desde los cuales puede jugarse de otro modo la educación contemporánea. 

Palabras claves: Filosofía de la educación. Ética. Pedagogía. Razón evaluadora. Política. 

 

EVALUATIVE REASON IN PAUL RICOEUR: NOTES FOR THE DISARMING OF 

THE EXECUTING MACHINE 

 

 
Abstract: 

The influence of Paul Ricoeur in the field of philosophy in general and the philosophy of education in particular 

has not been minor, to the point that it has often been repeated without addressing some consequences of his 

ethical-political positions that directly strengthen the synonym between education and evaluation. This essay seeks 

to explore and confront these positions while trying to counteract the rationality that underlies them and forms that 

sort of "machine that executes." To do this, some of the author's main theoretical works and interventions are 

explored in order to visualize the progression of his argument and discuss them in some detail. Finally, there is a 

reflexive outcome that addresses the power of subversively inhabiting the contours from which contemporary 

education can be played otherwise. 

Keywords: Philosophy of education. Ethics. Pedagogy. Evaluative reason. Politics. 

 

 

 

                                                           
1   Doctor por la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires. Director del proyecto de 

investigación FiloCyT “Educación, filosofía y psicoanálisis: la potencia de um anudamiento indisciplinario 

frente al capitalismo contemporáneo” con sede en el Instituto de Investigaciones en Ciencias de la Educación 

(UBA). Pertenece al Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET, Argentina). Ha 

sido profesor/investigador visitante de la Universidad Complutense de Madrid y de la Universidad de 

Barcelona, donde también ha dictado clases y conferencias. Ha dictado seminarios de grado y posgrado, y 

publicado en revistas del ámbito nacional e internacional sobre cuestiones que vinculan problemáticas propias 

de la educación, la filosofía, la literatura, el psicoanálisis y la política. Autor de “Rebeliones éticas, palabras 

comunes. Conversaciones (filosóficas, políticas, educativas) con Judith Butler, Raúl Fornet-Betancourt, Walter 

Mignolo, Jacques Rancière, Slavoj Žižek” (Miño y Dávila, 2017) y de “¿Podemos pensar los no-europeos? 

Ética decolonial y geopolíticas del conocer” (del Signo, 2018). 

 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

26 

Comunión de libertades y razón evaluadora: ego-logias, reglas y sedimentación. 

En la década de 1980, Paul Ricoeur ofreció una serie de conferencias en la 

Universidad de Buenos Aires, una de las cuales tocó una cuestión que de diferentes modos 

tendería a abordar en sus obras posteriores: la evaluación. Allí plantea que el verbo (evaluar) 

habita primeramente la palabra ‘valor’ y remite siempre a una preferencia (‘esto’ vale más que 

‘aquello’, lo cual pre-supone una escala de superioridad/inferioridad). La preferencia sería así 

“el atributo de un ser de voluntad y de libertad” y solo quien puede ponerse en una posición 

autoral sobre sus actos, como “agente moral”, puede “jerarquizar sus preferencias” (Ricoeur, 

2011, p. 75). Esta posición de “libertad” en primera persona, agente y soberana, para Ricoeur 

(2011) es esencial a la evaluación e implica poner en juego el juicio moral que se torna 

inseparable de un círculo vicioso en el que la efectuación de esa libertad (inscripta en actos y 

obras) al tiempo que ejerce un juicio requiere la potencialidad de ser juzgada por otros (así 

como el juicio requiere de más juicio, la evaluación demanda más evaluación y, como esta es 

heredera genealógica de aquel, su funcionamiento parece mostrar en ello una línea de 

continuidad). Siguiendo el planteo, esta referencia a la evaluación por (y de) otro elevaría lo 

valioso por encima de “lo simplemente deseable” en función de la “ayuda” entre libertades que 

no se da sin el requerimiento2 de una para con otra. 

Además de la idea de un sujeto individual, soberano, ego-lógico y dueño absoluto 

de sus actos, que no se narra para nada condicionado (ni desposeído) por el contexto y tampoco 

por el inconsciente que forma parte de él, aparece el problema del reconocimiento del otro 

aunado al factor subjetivo de evaluación, es decir, “al poder subjetivo e íntimo de preferir una 

cosa a otra” (Ricoeur, 2009, pp. 75-76). El mismo texto da la pauta de cómo trabaja la 

evaluación sobre sujetos singulares reducidos a meras cosas que podrán ser preferidas o no cual 

mercado de preferencias, y como toda preferencia, condicionadas siempre por relaciones de 

poder que producen subjetividad en el marco del capitalismo y su colonialidad. Dicho problema 

entre reconocimiento y evaluación es resuelto por Ricoeur (2009) apelando a una regla previa 

que sería una “mediación tercera”, caracterizada por su “neutralidad”, y que otorgaría al valor 

(inscripto en una historia cultural de las costumbres) una suerte de objetividad capaz de 

presentarlo como patrón de medida. Esta exigencia se satisface cuando el valor actúa entonces 

como “marca de excelencia de las acciones” (Ricoeur, 2009, p. 76).  

                                                           
2    Esta es otra manera de visualizar cómo el Requerimiento no solo es una escena fundante de la educación 

colonial, sino un síntoma que se repite (Giuliano, 2017) de diversos modos hasta nuestros días. 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

27 

Se descuida así el tránsito por demás peligroso hacia la normación, la normalización 

o la reducción de cualquier diferencia a lo mismo y se traza el reconocimiento como el encuentro 

entre dos “sujetos ego-lógicos que hacen uso de algún poder soberano para evaluar(se)” 

(Giuliano, 2016, p. 13). Por lo tanto, con las situaciones ya calificadas -o codificadas- 

moralmente de antemano, la educación se reduce (en complicidad sinonímica con la 

evaluación) a inscribir el proyecto de cada quien en esa “historia cultural de los valores” que, 

como “sedimentos depositados por las preferencias individuales y los reconocimientos 

mutuos”, sirven de “relevos objetivos entre nuevos procesos de evaluación de los que cada 

individuo es responsable” (Ricoeur, 2009, p. 77). 

Una cosa lleva a otra, pero todos los caminos conducen a la evaluación en esa 

historia que, para Ricoeur (2009), también debería inscribirse en los proyectos singulares y, por 

supuesto, jalonar sus trayectos de efectuación. En cierta forma, se trataría de una interiorización 

que anula cualquier afecto de alteridad en función de una sedimentación que estabiliza 

(normaliza) preferencias, apreciaciones, estimaciones, de modo que, siguiendo a Ricoeur 

(1996), la persona se reconoce en sus disposiciones evaluativas.3 Esto último, como 

atinadamente señala Ricoeur (1996), se relaciona con la teoría freudiana del superyó que da a 

la interiorización un aspecto de sedimentación: punto de encuentro entre los valores (arriba 

mencionados como ‘sedimentos’) y el tribunal psíquico del cual “el sujeto escindido en 

‘instancias’ distintas, actuando unas contra otras” ocupa a la vez los lugares de acusado y 

acusador, juez y víctima (Balibar, 2014, p. 231). Por ello también la lucha contra la evaluación, 

el juicio y sus instancias, es también interna y singular. 

 

El circu(l)ito vicioso de la razón evaluadora: deseo de juicio, patrones de excelencia y 

solipsismo. 

 

Unos años después, Ricoeur (1996) brindará una nueva coordenada que permite ver 

cómo funciona el circu(l)ito vicioso de la evaluación. Pues si antes vimos que la evaluación se 

trataba de que ‘lo valioso’ se ubique por encima de ‘lo simplemente deseable’, ahora veremos 

que, incluso en la formación del deseo, ya puede haber un componente evaluador y, por ende, 

un papel del juicio. Esto se configuraría así precisamente porque, según Ricoeur (1996), formar 

un deseo o una intención equivale a “llegar a un juicio” (p. 68). Tal vez habría que pensar en 

                                                           
3    Aquí también se podría subrayar una relación circular entre el “dispositivo de la persona” y las disposiciones 

evaluadoras en las que se reconoce, como puede notarse mejor en Giuliano (2019). 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

28 

qué tipo de deseo o intención se forma con esa base pragmática judicial ya que, por ejemplo, el 

deseo que sostiene una exploración literaria se alimenta del placer que implica una suspensión 

del juicio y una instalación en la experiencia del conflicto o la incertidumbre. Como 

retomaremos en detalle más adelante, para Ricoeur (1999), la finalidad inmediata del acto de 

juzgar es zanjar un conflicto, poner fin a la incertidumbre, en otras palabras, una lógica que 

parece no entender los juegos del deseo y de, por continuar con el ejemplo, la literatura. 

El juicio caracterizado por la idea consensual y pospolítica del conflicto como par 

opuesto a la paz social es tan afín a Ricoeur (1999) como la sinonimia entre ética y moral (de 

la que también es tributaria la de educación y evaluación), ambas compatibles con la finalidad 

planteada a largo plazo de la “sociedad como empresa de cooperación, al amparo de pruebas 

de aceptabilidad que exceden el recinto de los tribunales y ponen en juego el auditorio 

universal” (p. 22) –énfasis nuestro-. Una empresa que se parece a una máquina deslocalizada e 

incesante de juicio que hasta en el recinto de la ficción se jacta de “explorar nuevos modos de 

evaluar” mediante “variaciones imaginativas” que airean su contenido lógico y moral. De este 

modo se busca, entre otras cosas, consolidar la idea de que sin la evaluación nada tendría sentido 

y que gracias a ella “el relato puede finalmente ejercer su función de descubrimiento y también 

de transformación respecto al sentir y al obrar del lector” (Ricoeur, 1996, p. 167). Plantear así 

en la relación a la lectura (de un texto y del mundo) una dependencia con la evaluación, parece 

una importante estrategia para implantar la razón evaluadora al nivel del sentir (aiesthesis) y el 

hacer (praxis) de modo tal que dicha dependencia se instala también para toda la existencia. 

Llegados a este punto de la evaluación atravesando todo a su paso, Ricoeur (1996) propone el 

término “Transvaluar” y vemos ya que hasta la imaginación y la fantasía no se salvan de 

“revivir modos de evaluar que continúan perteneciendo a nuestra humanidad profunda” (p. 

167). Pero, ¿de qué humanidad hablará el autor? ¿Será acaso de la misma en nombre de la cual 

se negó la humanidad de otros? ¿Será acaso aquella que sub-clasificó a las demás para ella 

entronizarse como primera importancia del mundo? Aquí es donde puede recordarse algo ya 

planteado y que hasta el mismo autor sostiene: como “devaluar es también evaluar”, no puede 

descuidarse que ahí actúa una dependencia ontológica y que, como una no funciona sin la otra, 

hay que prestar atención qué se devalúa cuando se evalúa. Y aquí hay un elemento clave de la 

razón evaluadora, sin el cual no procede en sus fines: la comparación. 

Anteriormente vimos que la regla aparecía como esa terceridad pretendidamente 

neutra que objetiva el valor como patrón de medida y media las relaciones entre reconocimiento 

y evaluación. En una nueva vuelta al asunto, Ricoeur (1996) le otorga una dimensión 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

29 

constitutiva que abriría “el espacio de sentido en el que pueden desplegarse apreciaciones de 

carácter evaluador (y posteriormente, normativo) vinculadas a los preceptos del bien hacer” (p. 

181). Curiosamente, la calificación “ética” de dichos preceptos estaría garantizada para Ricoeur 

(1996) por lo que MacIntyre llama “patrones de excelencia” y que, básicamente, son “reglas de 

comparación aplicadas a resultados diferentes, en función de los ideales de perfección comunes 

a cierta colectividad de ejecutantes e interiorizados por los maestros y los virtuosos de la 

práctica considerada” (p. 181). Este recurso es planteado como “precioso” para refutar 

“cualquier interpretación solipsista de la estima de sí”, pero en realidad puede notarse que no 

hace más que codificar o reglamentar la imposición de una interpretación hegemónica sobre lo 

considerado estimable o excelente en desmedro de todo aquello que puede serlo y no comparte 

los “ideales de perfección” dominantes ni mucho menos ha sido interiorizado hegemónicamente 

por quienes son calificados como portadores de cierto virtuosismo.  

Ahora bien, cuando Ricoeur (1996) se pregunta qué es lo que declara al sí “digno 

de estima” plantea que hay que responder que no sus realizaciones, sino fundamentalmente sus 

capacidades. El término capacidad, tan de moda en la pedagogía neoliberal que lo utilizó de 

reemplazo del término competencia, Ricoeur (1996) lo remonta al “yo puedo” de Merleau-

Ponty y lo inscribe en el plano de la autoevaluación: el Yo sería ese otro que puede evaluar sus 

acciones (y estimando buenos los fines de ellas, estimarse bueno a sí mismo), que despliega la 

capacidad de evaluarse a sí mismo (¿de bastarse a sí mismo?). Sin salir en defensa de la hetero-

evaluación (o la evaluación por otro), no deja de llamar la atención el giro solipsista y 

autosuficiente que entraña el argumento, pues ¿no se trataría también de una interpretación 

solipsista de la estima de sí en la que las “reglas de comparación”, en lugar de refutarla, terminan 

consolidándola? No pareciera haber mucho lugar para el otro en un espacio en que el Yo todo 

lo ocupa y todo lo puede al punto que incluso puede ser ese otro u ocupar su lugar, por lo que 

el Sí mismo como otro termina por confirmarse aquí como una impostura que aporta un 

maquillaje políticamente correcto a una prescindencia de la alteridad y que acentúa el poder-

hacer como poder-juzgar. Lejos queda el “Yo es otro” de Rimbaud, para des-cubrirse que Yo 

es un sí mismo que simula estar con y para el otro o, directamente, se viste con sus ropajes y lo 

despoja con tal de ser como él. 

También el otro puede servir (o ser usado) pragmáticamente como el soporte que 

brinda aprobación o crédito a la “propia capacidad”, lo que constituye una manera de sostener 

el poder-hacer en la razón evaluadora. De modo que, como luego reafirmará Ricoeur (2006), 

es en la base de esa idea de poder-hacer donde opera la evaluación de capacidades unida, de 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

30 

modo secreto, a la idea de “vivir bien”, al mismo tiempo que tales capacidades se promueven 

a criterio de evaluación. Criterios que introducen una “economía de la grandeza” y opera 

calificando a las personas en función de una situación que las posiciona en una escala a partir 

de cierto tipo de éxito social, lo cual establece una disputa por las pruebas de calificación que, 

para Ricoeur (2006), concuerda con su concepto de “lucha por el reconocimiento” (p. 260). 

Como si la evaluación de capacidades permitiera “vivir bien” y se perdiera de vista el costo que 

supone cosificarse u objetualizarse en el afán de entrar en la tierra prometida del éxito o “la 

grandeza”, así como la disputa constante por “calificar” en el círculo vicioso de la evaluación 

que siempre demanda más evaluación. En este marco, Ricoeur (2006) plantea el reconocimiento 

asociando ‘distinción’ e ‘identificación’ y constituyéndolo en “un binomio verbal indisociable” 

en tanto distinguir sería identificar y viceversa, lo cual le lleva a sostener que “la persona 

humillada aspira precisamente a ser distinguida e identificada” (p. 41). Resulta algo extraño 

que además del flagelo que supone la humillación en cualquiera de sus formas, quien la padece 

pretenda someterse también a evaluación ya que esta supone simepre las “dos operaciones 

establecidas en repertorio en la raíz misma del acto de juzgar: distinguir e identificar” (Ricoeur, 

2006, p. 40). Y esto nos habilita, ahora sí, a explorar la noción subyacente de acto de juzgar 

que, como hemos visto, sigue inscribiéndose o pervive de hecho en la razón evaluadora. 

 

Sobre el acto de juzgar: elementos y repartos. 

 

Hacia mediados de la década de 1990, Ricoeur (1999) dedica una conferencia al 

acto de juzgar donde traza una especie de fenomenología y lo ubica al final de una deliberación 

(a pesar de que todo juicio siempre invoca un “más allá de él mismo”, cierta estructura de 

infinitud). En este marco, prolonga el sentido no técnico del acto de juzgar, es decir, de estipular 

en calidad de juez y establece una cadena semántica que va de la opinión a la estimación e 

introduce un elemento jerárquico y jerarquizante que expresa preferencia, apreciación, 

aprobación. Se dibuja así en el juicio un punto de encuentro entre un aspecto pretendidamente 

objetivo y uno subjetivo, como también –en sintonía con Descartes- la conjunción del 

entendimiento (que considera lo verdadero y lo falso) y de la voluntad (que decide). De aquí 

que para Ricoeur (1999) juzgar sea “en última instancia adoptar una posición” (p. 177) al nivel 

de una sanción que interviene en (tanto como coloniza) la práctica social y siempre implica 

ganadores y perdedores en un proceso aleatorio del que se conocen las reglas, pero se ignoran 

los finales. No obstante, el acto atribuye a cada uno “lo suyo”, es decir, re-parte (establece las 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

31 

partes), separa o, para decirlo con Rancière, produce un reparto o una división que define 

ocupaciones específicas y dota de capacidades (y sensibilidades) según las mismas. En el fondo 

de este planteo reposa la filosofía de Kant que tan interesado estaba en la distinción entre “lo 

mío” y lo “lo tuyo”, en “el acto que establece una línea entre lo uno y lo otro” (Ricoeur, 1999, 

p. 180), que para Deodoro Roca (2008) murió de su “imperativo”, de su dogmático “debe ser”, 

fundido con ayuda del “aire confinado de un ‘yo’, hinchado como un fuelle” (p. 216) –así se 

entiende mejor el importante énfasis en el Yo que encontramos en Ricoeur-.  

Siguiendo a Ricoeur (1999), el acto de juzgar llega a su meta cuando quien gana 

reconoce en quien pierde que sigue siendo como sí mismo, pero el reconocimiento se torna 

“completo” solo si quien pierde (quien no tuvo razón, quien será condenado/a) reconoce lo 

mismo en quien gana y llega a “declarar que la sentencia que le quita la razón no es un acto de 

violencia, sino de reconocimiento” (p. 181). Así la sanción también alcanzaría su objetivo al 

ser aceptada o comprendida por quien la sufre, aunque se descuida que “la ejecución de la pena 

equivale a un proceso de desocialización acelerada” (Ricoeur, 1999, p. 193), un proceso de 

exclusión que lejos está de re-insertar, restablecer o restaurar algún orden. Sin embargo, el 

planteo de Ricoeur aspira a que quien padece la sanción la elabore como un reconocimiento de 

ser razonable, responsable, “dueño” o autor de sus actos, paradoja que Hegel extremaba cuando 

sostenía que la pena de muerte era una forma de “honrar al culpable en tanto que ser racional” 

(citado en Ricoeur, 1999, p. 190). Exploramos de este modo, otro vínculo de la razón evaluadora 

y la razón punitiva (Giuliano, 2020), al que podría sumarse esa transformación del sujeto de 

carne y hueso en mera “parte” del proceso (otro nombre para la objetualización o cierta 

cosificación). 

 

La fuerza de la razón evaluadora en la existencia: precepto socrático, discriminación y 

jerarquización. 

 

Ricoeur (1999) toma la noción de “evaluaciones fuertes” del libro Fuentes del yo 

de Charles Taylor que aborda la construcción de la identidad moderna, y las entiende en primera 

instancia como las estimaciones más estables de la conciencia común que, por su estructura 

binaria, expresan cada una a su manera la discriminación entre el bien y el mal. Siguiendo la 

sugerencia de Taylor, deduce de la correlación entre el sí mismo y la idea del bien la expresión 

que presidiría toda búsqueda de identidad personal y que “encuentra un esbozo de respuesta en 

las modalidades de adhesión por las cuales respondemos a la solicitación de las evaluaciones 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

32 

fuertes” (Ricoeur, 1999, p. 199) –énfasis nuestro-. Esto supone ubicar la evaluación al nivel de 

la existencia y la identidad (probablemente sea en el terreno de identidad, así como en el de la 

identificación, donde mejor se mueva), aunque también el hecho de que se señalen 

“modalidades de adhesión” deje abierta la puerta a diferentes formas de rechazo a la solicitación 

evaluadora.  

No obstante, la relación existencia-evaluación se plantea también cuando Ricoeur 

(1999) sugiere que el término evaluación “expresa el hecho de que la vida humana no es 

moralmente neutra” sino que, “desde que ella está sometida a examen, según el precepto de 

Sócrates, se dispone a una discriminación de base entre lo que es aprobado como mejor y lo 

que es desaprobado como peor” (p. 198) –énfasis nuestro-.4 O, como dirá Ricoeur (2008) 

tiempo después, se llega así a “un nivel existencial de la evaluación” en el que “la norma no es 

definida ya estadísticamente como media, sino como proyecto singular, lo que Sartre llamaba 

proyecto existencial” a partir del cual el individuo “se define por referencia a él mismo, en 

función de su horizonte de transformaciones con sus criterios personales de realización y de 

evaluación” (p. 180). De este modo resuelve también lo que considera “una operación 

extremadamente compleja” (Ricoeur, 1999, p. 204) por involucrar procesos “enmarañados” de 

interpretación y que refiere al hecho de aplicar una norma a un caso particular. 

De aquel planteo podría inferirse que, tal vez, la potencia de cierta ética radique en 

la neutralización de la moral como forma de dejar de someter la vida a la razón evaluadora, es 

decir, como forma de suspender o sustraer la discriminación, como forma de dejar de aprobar 

aquello que se construye como “mejor” y tantas veces resulta perjudicial, o dejar de desaprobar 

eso que se percibe como “peor” y podría salvarnos la vida… Pero si la vida se torna evaluadora, 

si nos instalamos en ese nivel existencial normativista o normalizador en el que incluso 

fabricamos nuestra propia norma, nos convertimos en empresarios de nosotros mismos y 

caemos en la depuración de la alteridad que nos lleva a definirnos por referencia a nuestros 

criterios personales, ¿qué es lo que resta? ¿qué es lo que difiere? ¿a dónde quedan los demás 

entre tanto solipsismo? ¿No se trata acaso de una modalidad de vida o un “proyecto existencial” 

rotundamente individualista y fuertemente funcional al capitalismo en su fase neoliberal? La 

genealogía juicio-examen-evaluación se tornaría ya insoslayable para la existencia, y vemos 

                                                           
4    Un ejemplo de cómo algunos planteos filosóficos de la educación pueden encontrarse influidos por Ricoeur, 

puede leerse en la discusión que se plantea en Giuliano (2018) y ubica la aprobación/desaprobación como dos 

caras de la razón evaluadora. 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

33 

que la evaluación no se deshace del examen, así como antes vimos que no se olvida del acto de 

juzgar, ambos perviven en ella de formas variables. 

En un segundo momento, Ricoeur (2008) retoma la noción de “evaluaciones 

fuertes” para referir a cuando las significaciones “recaen sobre el curso entero del proceso 

histórico de racionalización del mundo”, ya se trate del mundo económico del trabajo, de la 

riqueza y de la diversión, pero también para referirse al registro de lo político “bajo la figura de 

los grandes motivos de obediencia, que contribuyen a la legitimación de la dominación” (p. 

141). Esta vuelta de tuerca no sorprende en tanto consideramos que la racionalidad propia de la 

evaluación tiene de por sí sus (inter)relaciones con el mundo del trabajo (que incluye la 

producción de riqueza e incluso el ocio o la diversión como forma de producir ganancia) y la 

legitimación de la dominación en tanto imposición de obediencia a sus propias lógicas. Si en el 

primer abordaje de la noción se hacía hincapié en la estabilidad de estimaciones binarias que 

habilitaban una discriminación, en este segundo abordaje ello se da por hecho y se pasa a 

brindarle una legitimidad socio-económica y política a las relaciones de obediencia y 

dominación que implica.  

Lo señalado puede verse mejor cuando esta noción así referida es planteada por 

Ricoeur (2008) como una “dimensión ineluctable, inexcusable, indispensable” (p. 156) y 

desglosa sus componentes para precisar que ‘evaluación’ implica polarización (que pone una 

marca moral sobre deseos, inclinaciones y reacciones) y discriminación (a partir de binomios 

tales como bien/mal, mejor/peor, honorable/deshonroso, digno/indigno, 

admirable/abominable), mientras que el adjetivo ‘fuerte’ insiste sobre la “profundidad” (en 

relación con los cambios rápidos de deseos,  reacciones y disposiciones –siempre más duraderas 

que las emociones-), el poder (en tanto capacidad de motivación) y la universalidad (su 

pretensión de ser “compartida”, su búsqueda de aprobación en el otro) de la evaluación. 

Siguiendo a Ricoeur (2008), esto último incluiría a las convicciones que, en esa búsqueda de 

aprobación, también son ofrecidas y resta entonces la pregunta sobre qué sucede con ellas en 

caso de no ser aprobadas... ¿se cambian, se disfrazan, se simulan otras, se descartan y se adoptan 

las de quien evalúa? No es un punto menor frente a una razón de impostura que se presenta 

como “inevitable recurso” y que otorga significado moral a la vida, al mismo tiempo que busca 

reforzarse la tesis según la cual se presupone que “la idea de evaluación puede resistir a la 

erosión de toda la herencia cultural, tanto moderna como antigua” (Ricoeur, 2008, p. 157). 

La segunda característica de las evaluaciones fuertes, la discriminación, le permite 

a Ricoeur (2008) poner sobre el tapete algunos componentes de lo que llama el “universal 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

34 

concreto”. Por ejemplo, (la implicación de) la jerarquización haría que el deseo de vivir bien 

penetre en las esferas de la obligación moral –con sus rasgos de “universalidad” e 

“imparcialidad”-. En este marco, la llamada socrática a una “vida examinada” juega una fuerte 

presión favorable a invocar una instancia extrínseca del juicio que pretende decir en razón de 

qué estimamos ‘esto es mejor que aquello’. Ahora bien, si quisiera esbozarse algún tipo de 

crítica a cualquier instancia del proceso, para Ricoeur (2008) solo podría hacerse en sus propios 

términos: 

es preciso decir que la crítica de los términos evaluadores no puede hacerse en otro 

lenguaje que no sea él mismo evaluador. La justificación es constitutiva de la fuerza 

de una evaluación, y las razones de rango superior permanecen homogéneas a las 

evaluaciones fuertes. (…) La distancia crítica es así un momento de la evaluación. 

Queda la consideración de este momento de discriminación que acentúa el carácter 

transhistórico o a-histórico de la noción misma de evaluación (p. 157). 

Nuevamente, desde dicha posición, la crítica es un momento más de la razón 

evaluadora y la circularidad que impone criticarla solo en sus propios términos y lenguaje. Lo 

que no hace otra cosa que justificarla incesantemente e intentar quitarla de la historia para 

garantizar su continuidad, mantenerse a través del tiempo y del espacio. En este sentido, 

Ricoeur (2008) señala que las evaluaciones fuertes otorgan “orientación en un espacio moral 

(aspecto al cual se es particularmente sensible cuando uno se siente desorientado o, como se 

dice espontáneamente hoy, privado de referencias)” (p. 159), como una “carta de navegación” 

sobre la que se han dispuesto las referencias “éticas” que regularían la orientación sobre la cual 

se abren nuestros ángulos de perspectiva en la deriva, la partida y el retorno.  

Así, tanto los tratados de virtudes de los antiguos como los clásicos expresan una 

pluralidad de referencias de evaluación que no escapa a la estructuración moral de la 

experiencia con su respectivo perfil jerárquico y su presentación como un marco inescapable e 

inevitable. De esta manera, se afirma estas estructuras como “insuperables” y “trans-históricas” 

a la vez que se les permite ser “discutidas” en el “punto de articulación entre lo universal formal 

y el juicio moral en situación” (Ricoeur, 2008, p. 169), es decir, fundamentalmente en su 

interior. Todo lo cual lleva a preguntar si en ese marco se puede atravesar alguna experiencia 

sin comenzar por evaluar, continuar por aprobarla o reprobarla, y finalizar con la idea de que 

todos los caminos conducen a la posición evaluante que permite –a Ricoeur (1990) y sus 

seguidores- rechazar y encerrarse en una impulsividad instantánea que segrega un “terrible 

proceso de sedimentación” (p. 302). 

 

Desenlace: nota por un desarme de la máquina que ajusticia. 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

35 

 

Ricoeur (2006) nos ha mostrado que, hasta la alabanza, en el lenguaje infecto de la 

razón evaluadora, sería una “‘evaluación importante’ expresada a la manera del canto” (p. 281). 

Todo pareciera conducir a una gran máquina que todo lo asimila, lo puntúa, lo valúa. Se fabrica 

un culto del Yo, del sí mismo que no deja de ser un fantasma deslizándose por la agrietada 

máscara de las buenas intenciones y que intenta sujetarnos (y esclavizarnos) en el teatro de la 

crueldad donde monta sus fatídicas escenas. No hace falta estar a la caza del prójimo, para 

esperar el instante en que el rostro descuida el antifaz. En los intervalos opresores de la espera, 

no se puede vivir de exactas referencias o de comprobadas exactitudes. Se necesita con-fundir, 

errar con nobleza y anticiparse con osadía frente a la duda que inocula cualquier culpa 

individual. Como la fantasía, es una necesidad colectiva. Algo se juega en ello: encontrar un 

escondite, encontrar lo nunca enteramente perdido, imitar el encuentro trascendental del deseo 

con alguna verdad, perderse y encontrarse. Para Deodoro Roca (2008), estos serían los mejores 

juegos de infancia: los que hay que encontrar (escondites) por seguir jugando, entre la 

impaciencia de lo oculto y la alegría del hallazgo. 

Quizá así pueda detenerse (y desarmarse) la máquina que ajusticia, la misma que 

con seguridad y supuesta precisión funciona a base de devorar mártires de la esperanza. Sobre 

esa máquina que tritura incontables vidas, Deodoro Roca (2012) dice que no hay palabra más 

exacta que la describa: “Ajusticia”, que quiere decir “‘no justicia’, cosa fuera de la justicia” (p. 

438). Funciona admirablemente, aunque su resorte vital esté roto y la sociedad que la puso en 

marcha esté cada vez más desprotegida de la misma. Jueces y evaluadores de todos los tiempos 

y de todas las partes le aportan sus veredictos infamantes para convencer al mundo de que su 

Justicia es infalible, mientras inocentes caen sin suelo o son inyectados por el kilowatt del 

momento, hacen de su inflexibilidad la garantía suprema de la mismidad. De aquí que nos 

unamos al llamado de Roca (2012), que desde aquel 1927 convoca la unión obrera-estudiantil 

para defender a la otra justicia. Una justicia de alteridad, quizá. 

Ahí tal vez el principal modo de terminar con la apetencia de la cantidad, “la 

autofagia que se incrementa en la proporción en que es satisfecha” (Roca, 2012, p. 122), reinado 

de la fuerza y alegría de unos pocos sobre el dolor de los demás. No basta con sentir en lo íntimo 

del alma la tragedia de un mundo que se desgarra, se necesita de la trinchera con cuidado sentido 

de las realidades históricas y con agudo entendimiento del drama social y político pedagógico 

que nos toca. Y desde ahí dar una lucha que se teje entre señales, a veces alteradas, que buscan 

llamar la atención sobre problemas candentes como el aquí asomado: combatir la razón 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

36 

evaluadora en todas sus formas, incluso en las más elegantes y decorosas. Porque hay docentes 

que lo hacen cada mañana, tarde y noche, no se entregan del todo al sistema que dicha 

racionalidad les propone, no se resignan al silencio cómplice ni se entregan a las vocinglerías 

gárrulas, hacen de su lugar una poética y de su pensar una enseñanza. 

 

Referencias bibliográficas: 

 

Balibar, É. Ciudadano sujeto: ensayos de antropología filosófica. vol. 2. Buenos Aires: 

Prometeo, 2014. 

 

Giuliano, F. La educación, entre la mismidad y la alteridad: Un breve relato, dos reflexiones 

cuidadosas y tres gestos mínimos para repensar nuestras relaciones pedagógicas. In: Voces y 

silencios. Revista Latinoamericana de Educación, v. 7, n. 2, 2016, p. 4-18. 

 

_______. Del sujeto y la repetición en la educación al reconocimiento ético como acto 

educativo. In: Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política y Humanidades, v. 

19, n 38, 2017, p. 265-284. 

 

_______. Aprobación/desaprobación: dos caras de la razón evaluadora. Un debate filosófico y 

algunas claves de resistencia. Voces de la educación, v. 3, n. 6, 2018, p. 85-92. 

 

_______. Entonces, ¿qué es un dispositivo? De la matriz colonial de poder a los dispositivos 

(pedagógicos) contemporáneos. In: Voces de la Educación, v. 4, n. 8, 2019, p. 28-68. 

 

_______. Razón evaluadora/razón punitiva: relaciones y complicidades (o dos caras de la 

colonialidad pedagógica). Revista humanidades, v. 10, n. 1, 2020, p. 1-22. 

 

Ricoeur, P. Historia y verdad. Madrid: Encuentro, 1990 [1955]. 

 

_______. Sí mismo como otro. México D. F.: Siglo XXI, 1996 [1990]. 

 

_______. Lo justo. Madrid: Caparrós, 1999 [1995]. 

 

_______. Caminos del reconocimiento. Tres estudios. México: Fondo de Cultura Económica, 

2006 [2004]. 

 

_______. Lo justo 2. Estudios, lecturas y ejercicios de ética aplicada. Madrid: Trotta, 2008 

[2001]. 

 

_______. Educación y política. De la historia personal a la comunión de libertades. Buenos 

Aires: Prometeo/Universidad Católica Argentina, 2009. 

 

Roca, D. Obra reunida III: estética y crítica. Córdoba: Universidad Nacional de Córdoba, 

2008. 

 



__________LA RAZÓN EVALUADORA EN PAUL RICOEUR. TRAZOS PARA UN… 

Facundo Giuliano 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 25 - 37 

 

37 

_______. Obra reunida IV: escritos políticos. Córdoba: Universidad Nacional de Córdoba, 

2012. 



 

 

38 

CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE 

ERIC WEIL 

 

Daniel Benevides Soares1 

Resumo:  

 

A categoria da condição é a da ciência moderna marcada pela eficácia técnica. Essa ciência oferece a matriz 

para outras posteriores, como as ciências sociais. Por meio destas é que se apresenta a sociedade moderna 

na sua autocompreensão. Contudo, essa autocompreensão não significa uma compreensão sobre a questão 

do sentido. Com o fito de elaborar esse esquema, o presente artigo apresenta três momentos. No primeiro, 

traçamos o pano de fundo da discussão com a exposição das características da sociedade moderna, bem 

como o papel da eficácia técnica no seu bojo. No segundo, passamos ao tratamento da categoria da 

condição, privilegiando sua concepção de ciência, de modo a situarmos a sua limitação quanto ao 

tratamento da compreensão do sentido. Finalmente, no terceiro momento, identificamos de que maneira se 

dá o adequado espaço da compreensão da demanda pelo sentido, como uma questão eminentemente 

filosófica. Não se trata, é importante explicitar de imediato, de propor uma rejeição dos benefícios da 

técnica moderna. Entretanto, é importante reconhecer sua especificidade e as limitações que a ciência 

tecnicamente eficaz enfrenta ao deparar-se com questões que ultrapassam seus objetos e chamar atenção 

para a importância do papel da filosofia como uma das possibilidades humanas que se levanta contra aquela 

que constitui o seu problema fundamental: a violência. 

 

Palavras-chave: Condição. Sociedade. Ciência. sentido. 

 

 

CONDICTION: SOCIETY, EFFECTIVENESS AND MEANING IN ERIC 

WEIL’S THOUGHT 
 

 

Abstract:  

 

The category of the condition is that of modern science marked by technical effectiveness. This science 

offers the matrix for others, such as the social sciences. It is through the social sciences that modern society 

presents itself in its self-understanding. However, this self-understanding does not mean an understanding 

of the question of sense. In order to elaborate this scheme, this article presents three moments. In the first, 

we trace the background of the discussion with the exposure of the characteristics of modern society, as 

well as the role of technical efficiency within it. In the second, we move on to the treatment of the condition 

category, privileging its conception of science, in order to understand its limitation regarding the treatment 

of understanding the sense. In the third moment, we identified how the adequate space for understanding 

the demand for sense is given, as an eminently philosophical issue. We do not propose a rejection of modern 

science. However, it is important to recognize its specificity and the limitations that technically effective 

science faces when faced with issues that go beyond its objects and draw attention to the importance of the 

role of philosophy as one of the human possibilities that arises against that which constitutes its fundamental 

problem: violence. 

 

Keywords: Condition. Society. Science. Sense.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1  Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará e professor da Faculdade Católica de Fortaleza. 

E-mail: benevides.soares@gmail.com. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

39 

I. A autocompreensão da sociedade moderna. 

É uma das citações mais conhecidas do pensamento de Eric Weil sua 

definição de sociedade moderna: 

 [...] a sociedade moderna mostra-se calculista: toda decisão, toda transformação 

dos processos de trabalho e de organização, todo uso das forças disponíveis 

(humanas e naturais) deve ser justificado demonstrando que o domínio do 

homem sobre a matéria é reforçado, dito de outro modo, que o mesmo resultado 

mensurável é obtido com menor dispêndio de energia humana, ou que uma 

quantidade maior de forças naturais é posta à disposição da humanidade (ou da 

comunidade particular), o que não seria possível com métodos anteriores. A 

sociedade moderna é materialista porque nas suas decisões só os fatores 

materiais são levados em consideração. Ela é mecanicista porque todo problema 

deve ser transformado em problema de método de trabalho e de organização, e 

só deve referir-se ao mecanismo do trabalho social: todo problema que não pode 

ser formulado assim é, por definição, um falso problema2. 

   

Essa definição se dá a quem a observa como a sua autoconsciência, o que 

significa dizer que é assim que a sociedade moderna se apresenta segundo a consciência 

que é ditada por aqueles que emitem juízos de autoridade sobre ela3. Desse modo, será 

por estar baseada em teorias e convicções dessa ordem que a sociedade moderna é assim 

descrita. Esse é o aspecto exclusivo da sociedade que as ciências sociais descrevem 

adequadamente4. Nela se verifica também um aspecto universal: os valores teóricos e 

práticos da ciência moderna e da tecnologia científica e a formação das estruturas da 

economia e ordenamento funcional das coletividades voltadas para o bem-estar material 

da humanidade5. A sociedade moderna, portanto, é aquela da hegemonia da técnica, da 

ciência, do cálculo, da matéria e do mecanismo. Como consequência dessa apresentação, 

podemos dizer também que a agressividade do trabalho e a racionalidade de sua 

organização definem a sociedade moderna6. 

Mas o que, em primeiro lugar, podemos entender como sociedade na 

concepção weiliana? Para o filósofo, esse termo diz respeito à organização do trabalho 

social, expressão que, por sua vez indica a organização de uma comunidade histórica na 

sua luta contra a natureza exterior, violência primeira. A essa definição, acrescentemos 

ainda: a humanidade trabalhando em comunicação por meio da linguagem para o 

enfrentamento dessa violência. Depreendemos então que as formas de trabalho se 

 
2    WEIL, 2011, p. 87. 
3    Conferir WEIL, 2011, p. 85 – 87. 
4    CAILLOIS, 1977, p. 4. 
5    DUBARLE, 1970, p. 528. 
6    KIRSCHER, 1992, p. 79. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

40 

especificam em função das formas de linguagem. Isso também ocasiona a distinção entre 

tipos de sociedade7. Temos, portanto, sociedades que são modernas e aquelas que lhe 

antecedem: as de tipo mágico-religioso. Antes de passarmos ao tratamento das diferenças 

entre ambos os modelos de sociedade, é necessário uma palavra sobre a violência 

primeira. 

Nunca é demais, em se tratando de um estudo respeitante à filosofia weiliana, 

pontuar que nos quadros do pensamento desse autor, a violência é o problema constitutivo 

da filosofia8 e que ela se dá como uma espécie de Proteu9, sob múltiplas formas10. No que 

diz respeito à violência exterior, esse conceito abrange aquela que o ser humano sofre de 

fora, como a fome, as doenças e a morte11. Dela é dita violência primeira, pois as demais, 

tais como a paixão, as tentações, a violência do ser humano contra o seu semelhante, 

encontram na violência natural o seu fundamento. Cumpre dizer ainda que a luta contra 

a violência da natureza é do grupo organizado, a sociedade, não do indivíduo. O ser 

humano enquanto espécie sobrevive em qualquer clima, porém, não o indivíduo isolado12. 

O modo como uma comunidade humana se organiza para enfrentar a violência da 

natureza exterior é o que delimita uma sociedade antiga, mágico-religiosa, em relação a 

uma moderna. 

A sociedade moderna se entende como enfrentando uma natureza exterior 

hostil; trata-se, portanto, de uma luta contra uma realidade outra. Já a sociedade mágico-

religiosa não tem um outro que lhe seja exterior, pois toma a si mesma enquanto partícipe 

de um mundo cuja ordem ela assegura pela observação ativa e rigorosa dos ritos sem os 

quais a vida seria impossível13. Como se percebe em uma relação de pertença à natureza, 

a sociedade primitiva mágico-religiosa integra a vida humana em um mundo pleno de 

sentido. A sociedade moderna, por sua vez, exclui toda expressão de subjetividade 

individual, caracterizando-se pela qualidade entre sujeito agente versus um universo de 

objetos à sua disposição. A natureza exterior não é mais percebida sob categorias 

metafísicas que testemunham respeito e cujo curso seria impiedade perturbar: cosmos, 

belo, divino. Para essa sociedade, somente o trabalho constantemente mais eficaz é 

 
7    CANIVEZ, 1999, p.145. 
8      KIRSCHER, 1992, p.141. 
9      WEIL, 2003, p. 9. 
10    Conferir a esse respeito KIRSCHER, 1992, p. 126 – 131 e CAILOIS, 1984, p. 214. 
11    WEIL, 2011, p. 59. 
12    WEIL, 2011, p. 75. 
13    KIRSCHER, 1992, p. 78. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

41 

trabalho verdadeiro14. Numa sociedade tradicional a linguagem possui uma função de 

transmissão, de saberes e ritos, de técnicas e modos de organização que não mudam ou 

que mudam pouco. A luta contra a violência da natureza que acomete o ser humano na 

forma do clima, das catástrofes, da necessidade é defensiva, estática15. 

Essa mudança de paradigma na maneira de encarar a natureza localiza-se de 

modo geral e de forma esporádica na Europa no seio de nações diversas. Um traço 

importantíssimo dessa mudança é a ciência que se constrói com base no modo de encara 

a natureza como outro. A ciência moderna aparece ao longo do século XVII, 

acompanhada pela tecnologia mas não sem alguma lentidão. É apenas a partir de 1780 

que a industrialização de tipo moderno começou, expandindo-se pouco a pouco ao mesmo 

tempo em que a competição entre as nações engaja-as individualmente e no seu conjunto 

nos processos históricos dos séculos XIX e XX. Entretanto, deve se frisar que, se as 

sociedades atualmente são fortemente industriais, elas permanecem em grande parte 

sociedades nacionais16. A sociedade moderna, portanto, é aquela na qual o ser humano se 

encontra atualmente e que se caracteriza essencialmente por sua luta contra a natureza 

exterior. Para ela, apenas a eficácia conta e tudo que não diz respeito à organização do 

trabalho social e não favorece essa eficiência é considerado como um fator desprovido de 

interesse para manutenção dessa organização17. O trabalho na sociedade moderna 

fundamenta a sua concepção na linguagem do cálculo racional. Aqui, ao contrário das 

sociedades mágico-religiosas, a luta contra a natureza é ofensiva e progressiva, pois se 

trata de conquistá-la, dominá-la. Essa linguagem se presta à elaboração não somente de 

uma técnica, mas de uma tecnologia, pois, além de transmitir procedimentos, ela os 

modifica conscientemente por uma busca calculada da melhor desempenho. A busca por 

uma eficácia cada vez maior se reflete nos métodos de organização do trabalho. A 

linguagem da racionalidade positiva, entretanto, apresenta suas limitações18. O escopo do 

nosso estudo é aprofundar essas limitações. Mas, por hora, é ainda necessário esboçar 

melhor o quadro geral da nossa discussão. 

As principais características da sociedade moderna são: trabalho calculado 

em vista de uma eficácia progressivamente maior, linguagem da racionalidade científica, 

valores centrais do progresso e da utilidade; acrescente a esses elementos a presença de 

 
14    KIRSCHER, 1992, p. 80 – 81. 
15    CANIVEZ, 1999, p.145-146. 
16    DUBARLE, 1970, p. 527 – 528. 
17    DOUMIT, 1970, p. 514 – 515. 
18    CANIVEZ, 1999, p.146. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

42 

um mecanismo de troca e produção e um sistema de funções sociais hierarquizadas19. 

Como desempenha papel de destaque, importa frisar que a noção de mecanismo social 

pressupõe a noção mais fundamental de mecanismo geral, noção essa cara ao conceito de 

modernidade. O princípio da modernidade poderia ser anunciado da seguinte maneira: a 

realidade, seja ela qual for, é estruturada como um mecanismo. A noção de mecanismo e 

inicialmente imposta e edificada na elaboração das ciências matemáticas da natureza, 

sendo, em seguida aplicada pelas ciências sociais ao seu domínio particular, a sociedade 

É precisamente essa ideia de mecanismo que descortina a época moderna, de modo que 

a sociedade moderna, bem como a ciência com base na qual esta se percebe – as ciências 

sociais – são consequências daquele que é o evento fundacional da modernidade: sua 

ciência moderna20. O mecanismo social descrito e analisado por Weil corresponde ao 

sistema técnico-econômico da luta humana contra a natureza21. 

Descartes é considerado um nome paradigmático para a ciência da 

modernidade, tendo em vista que na sua concepção de ciência, a técnica apresenta um 

papel de destaque, ciência e técnica estando intimamente interligadas22.  

 

Essa vinculação é uma característica marcante da civilização moderna, em que 

a ciência se prolonga naturalmente nas suas aplicações técnicas. Descartes, 

enquanto fundador da filosofia moderna, situa-se também no início desse caráter 

tecnológico que o saber passou a ter na história do mundo moderno23. 

 

II. A ciência da condição. 

Nesse momento do nosso itinerário podemos trazer à lume o seguinte 

acréscimo: a ciência, a técnica e a linguagem da eficácia da sociedade moderna pertencem 

ao que no pensamento weiliano está sob a categoria24 da condição. Essa linguagem é 

 
19    CANIVEZ, 1999, p.146-147. 
20    KIRSCHER, 1992, p. 82. 
21    DUBARLE, 1970, p. 527. 
22    Conferir SILVA, 1993, p. 93 – 95. 
23    SILVA, 1993, p. 94. 
24   Um aparte sobre os termos categoria e atitude pode ser elucidativo para quem não está familiarizado 

com esses conceitos fundamentais da filosofia weiliana. Vamos a eles. Atitude.  O indivíduo concreto 

vive na sua atitude e ela é o que ele vive, é a vida mesma do ser humano, aquilo que lhe parece como 

natural e que, justamente por sê-lo, não é necessariamente pensado por ele. O indivíduo pode seguir a 

vida na sua atitude sem querer compreendê-la num discurso. Mas, a partir do momento que ele o faz, 

captando o seu essencial, ele formula uma categoria (PERINE, 1987, p. 137). “Categoria deve ser 

entendida aqui como o conceito sob o qual se organiza e ganha sentido tudo aquilo que os homens fazem 

sob uma determinada atitude” (PERINE, 1987, p. 137). Na sua relação recíproca, categoria e atitude 

tratam, respectivamente, dos diferentes discursos possíveis, de um lado, que, por seu turno, dão conta 

das variadas formas de vida assumidas pelos homens na história, de outro (CAILLOIS, 1977, p. 1). 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

43 

formalmente a mesma em todas as sociedades modernas, o que constitui o chamado 

primeiro universal ao qual todo aquele que vive nessas sociedades deve ter acesso: a 

linguagem da ciência e da técnica do trabalho social. Entretanto, essa linguagem da 

eficácia da sociedade moderna não diz ao indivíduo o que fazer da sua liberdade. Aqui 

reside o núcleo do problema da eficácia técnica25. Contudo, antes de abordar essa 

dificuldade, é imperativo determinar melhor o que representa a categoria da condição. 

Sabemos que o nosso mundo não é o mesmo da cidade antiga ou do medievo 

de vida pública e instituições dominadas pelo cristianismo. Esse mundo guardava uma 

relação diferente com a natureza, com o Estado, a política e o trabalho e não conhecia a 

noção de mecanismo tão cara aos modernos. O mundo moderno, por sua vez, se 

caracteriza pelo progresso e pela técnica, pela progressiva dominação das forças e 

recursos naturais. Para o mundo moderno, o trabalho eficaz é a atividade suprema. Na 

cidade antiga ocorria o contrário, com a observância da política como atividade 

preponderante e com a inferiorização do trabalho. O mundo moderno reinterpretou a 

linguagem antiga com o intuito de transformar a natureza, produzir e fabricar. Como 

consequência disso, a antiga concepção de ciência como discurso em consonância com 

uma realidade objetiva cuja finalidade é o contentamento na teoria, cede lugar a uma 

ciência de gênero novo, cuja finalidade é a dominação da natureza e que inaugura um 

discurso no qual termos como objeto, lei e natureza ganham outro significado. Esse 

discurso novo26, Weil descreve enquanto tipo ideal sob a categoria da condição27.  

Sob essa categoria, a natureza é considerada como um sistema de condições: 

fenômenos que são condicionados uns pelos outros. O ser humano que existe aqui passa 

a refletir-se de acordo com esse sistema de condições, interpretando-se auxiliado por uma 

ciência matemática, física, biológica, sociológica, psicológica, etc. Esse arcabouço 

científico lhe permite conhecer a totalidade dos fatores objetivos aos quais ele se reduz. 

A ciência da condição atende a um projeto de progressiva dominação da natureza. Disso 

decorre o ideal do progresso, da técnica cada vez mais eficiente e da produção de bens 

 
25   Conferir CANIVEZ, 1999, p.163 - 164.  
26  Devemos ponderar que a condição, por si só, é insuficiente para definir toda a modernidade, mas a   

parcela da modernidade presente na condição (no conceito de mecanismo, a neutralidade axiológica) 

Weil encontra em Max Weber (KIRSCHER, 1992, p. 92 - 93). A condição ocupa o lugar de atitude 

característica da modernidade por ser a mais difundida e a mais natural, representando a consciência 

média difundida nesse período no homem da sociedade industrial (PERINE, 1987, p. 181). Entretanto, 

essa categoria é um aspecto necessário, mas não suficiente, de toda atitude moderna. Aqueles (cientistas, 

positivistas, pragmáticos) que a consideram como dimensão única da modernidade tomam como 

totalidade aquilo que é apenas um momento (KIRSCHER, 1992, p. 86 - 87).  
27  CANIVEZ, 1999, p. 48. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

44 

cada vez mais sofisticados. Contudo, essa linguagem é incapaz de colocar adequadamente 

a questão sobre o sentido da dominação da natureza. Por não ser passível de ser formulada 

na linguagem da técnica, a compreensão do sentido do progresso carece aqui de todo 

aprofundamento. Tudo então não é mais que objeto da ciência da condição, incluindo os 

valores morais; metafísica e ontologia, por sua vez, tornam-se objetos de profundo 

ceticismo. Isso porque tudo aquilo que não se traduz na linguagem da racionalidade 

positiva e do cálculo, não é passível de ser posto e, portanto, considerado28. 

A linguagem da condição é a da ciência em progresso. Essa ciência é a do 

trabalho, a técnica, que é apenas instrumento para o conhecimento das condições29.  

 

A linguagem se torna. Então, o pensamento técnico liberto de todo entrave. Não 

é a primeira vez que o trabalho e a técnica desempenham um papel; a diferença 

aqui é que eles já não desempenham, em verdade, um papel, mas formam a 

própria atitude. Não é possível atribuir-lhes um lugar, porque o sistema dos 

lugares é criado por ele30.  

 

A linguagem do trabalho é tão importante na categoria da condição que a 

natureza, tanto exterior quanto interior, é determinada de acordo com o progresso do 

trabalho, sempre até segunda ordem. Substituindo a visão do cosmos antigo surge 

sobranceiro o projeto humano de dominar a natureza31. O método do qual esse projeto se 

vale é o da experiência visando o acúmulo de saber técnico para a ampliação desse mesmo 

saber. Não se trata aqui de uma ciência como aquela da teoria antiga, mas da elaboração 

de hipóteses úteis, cálculo das condições; o que importa, portanto não é compreender, 

mas agir com sucesso. Em uma palavra, o que interessa acima de qualquer coisa é a 

eficácia32.  

A atitude da condição se opõe a qualquer busca pelo sentido, substituindo-a 

pelo enriquecimento científico e material. Isso se torna compreensível porque questões 

pessoais - preocupações morais, estéticas e religiosas, assim como as filosóficas, tidas 

como invenções de romancistas – são tomadas na conta de epifenômenos que devem 

apenas ser explicados em sua origem histórica para que sejam tratados e não reclamem 

nenhuma influência legítima sobre os trabalhadores33. 

 
28   CANIVEZ, 1999, p. 49-50. 
29   WEIL, 2012, p. 291 – 292. 
30   WEIL, 2012, p. 294 – 295. 
31   WEIL, 2012, p. 295. 
32   Conferir WEIL, 2012, p. 296 – 297. 
33   WEIL, 2012, p. 313. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

45 

Assim, temos uma ciência moderna que é objetiva e prima pela eficácia 

técnica. Ela se orienta por um paradigma de dominação efetiva, pela força e sucesso de 

suas realizações, visando apoderar-se do mundo34. A idéia de natureza trazida pela ciência 

moderna é algo novo. Cosmos antigo e natureza moderna são duas interpretações, duas 

idéias, dois objetos de ciência radicalmente divergentes. Se a ciência antiga se interpreta 

como pura contemplação e investigação do princípio daquilo que é, a ciência moderna 

não concebe a natureza dessa perspectiva. A ciência moderna é ato constitutivo e 

investigativo do seu objeto35. A ciência contemplativa antiga não buscava interferir na 

ordem da natureza para subjugá-la, torná-la uma serva, um instrumento do qual a 

humanidade seria a mestra. Essa ciência desinteressada não procurava dominar, mas 

compreender. A ciência moderna descreve seu objeto em uma linguagem matemática que, 

para além de medidas e relações entre medidas, nada conhece. Não tem mais lugar aqui 

um cosmos, uma ordem teleológica, boa, justa, sensata, ou seja, não há mais espaço para 

qualquer qualidade não quantificável. Seu valor supremo é a eficácia36. E assim como a 

ciência moderna toma a natureza em um quadro condicionado de mecanismo, a sua 

contraparte, que é responsável pela autoconsciência da sociedade, procede de modo 

análogo. Temos então que a sociedade moderna aparece na condição como pseudo 

natureza, distinta da própria natureza, mas que é tão hostil e ameaçadora quanto a 

primeira37. Dissemos que a responsável pelo modo como essa sociedade enxerga a si 

mesma é a ciência social. Passemos agora ao tratamento que a ciência social oferece à 

sociedade enquanto portadora do seu espelho. 

 

III. A compreensão do sentido. 

 
34   KIRSCHER, 1999, p. 148 – 149. 
35  Para tornar esse ponto mais claro, tomemos como exemplo a ciência do Estado de Hobbes, derivada 

fortemente das concepções modernas de ciência, cujo alicerce é o caráter assertórico das matemáticas. 

“No tempo de Hobbes, o método para as ciências estava nas matemáticas. Os teoremas da geometria, 

por exemplo, não dependem em nada da observação empírica para serem verdadeiros. Quando 

dependemos da experiência, estamos sempre sujeitos ao engano. Mas, se nos limitamos a deduzir 

propriedades de figuras ideais, não há risco de erro. E isso, antes de mais nada, porque as figuras 

geométricas não resultam da observação (não existe, na natureza, círculo ou triângulo perfeito...), mas 

são criação da nossa mente. Em suma: só podemos conhecer, adequada e cientificamente, aquilo que 

nós mesmos engendramos” (RIBEIRO, 2001,  p. 76). 
36   KIRSCHER, 1992, p. 83 - 85. 
37   PERINE, 1987, p. 181. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

46 

Sabemos que a condição é a categoria filosófica da sociedade moderna e das 

ciências sociais38. O surgimento das ciências sociais, a frente das quais estão a sociologia 

e a economia política, está relacionado com a própria consciência de si da sociedade 

moderna. O fato de destaque dessa autoconsciência é o caráter exclusivo da organização 

do trabalho social, ou seja, a maneira como se dá a luta contra a violência primeira39. A 

análise científica da sociologia não exclui a consideração pelo detalhe, mas prima pelos 

conceitos extraídos de uma análise macroscópica40. Essa consciência de si que as ciências 

sociais proporcionam à sociedade moderna é marcada pelos seguintes traços: é positiva, 

abstrata e redutora, por natureza essencialmente cientificista, que não reconhece nenhuma 

realidade além do mecanismo social41. Essa perspectiva encerra uma limitação estrutural 

quanto às capacidades para lidar com questões que fogem do escopo da técnica, do 

mecanismo, da eficácia. Assim sendo, podemos oferecer como situação-exemplo que no 

caso da política, os problemas postos e, em princípio, respondidos pela racionalidade que 

caracteriza fundamentalmente a sociedade moderna, são os problemas técnicos da 

política. Já o problema da política só pode ser compreendido quando corretamente posto 

como problema da ação razoável, ou seja, filosoficamente42. Isso significa que, embora 

as pesquisas positivas das ciências sociais sejam ferramentas imprescindíveis para indicar 

as condições necessárias para a ação humana, elas apresentam limitações, pois são 

incapazes de apreender o sentido da ação. O inventário de fatos e condições empreendido 

pelas ciências sociais só terá um sentido em vistas à ação humana. As pesquisas das 

ciências sociais, na medida em que são objetivas, não têm como distinguir o problema 

essencial dentre aqueles que lhe chegam43. 

Do que se trata, então, esse problema da ação? Caso se considere que o ser 

humano vive em um mundo, não em meio a correntes de elétrons, que a humanidade é 

dotada de sentimentos e pensamentos, não sendo simples objetos da psicologia, fisiologia, 

da economia política e ciências sociais, a questão do sentido aparece claramente quando 

antes estava oculta, tão logo se reconheça que o ente humano nasce violento e pode 

continuar a sê-lo. A saída para a questão do sentido passa por uma análise da ação e dos 

discursos do homem que revelam o que é o mundo e que ele pode ser para ele mesmo. 

 
38   KIRSCHER, 1992, p. 86. 

39  KIRSCHER, 1992, p. 80. 
40  WEIL, 1991, p. 256. 
41  KIRSCHER, 1992, p. 81 – 82. 
42  PERINE, 1987, p. 87. 
43  DOUMIT, 1970, p. 511 – 512. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

47 

Trata-se de uma análise compreensiva da compreensão, que não é científica, mas da 

ordem da filosofia44. Indicar o que seja uma compreensão da compreensão é uma tarefa 

eminentemente filosófica. 

Para Weil, filosofia é a compreensão daquilo que é fundamental. Esse 

fundamental encontra-se não em objetos absolutos ou relativos, mas nas decisões da 

liberdade humana que conferem sentido ao mundo45.  A filosofia ainda que se apresente 

sob o paradigma hipotético-dedutivo não opera como o fazer do cientista, para o qual todo 

problema só pode aparecer no interior do seu sistema hipotético-dedutivo, mas se reporta 

sempre a uma realidade que deve ser a realidade humana. A filosofia não é uma ciência 

no sentido das ciências da observação e da experimentação. Não obstante, a filosofia é 

científica, isso significando que a filosofia é coerente46.  

No reino das condições, a questão do sentido perde a importância, bem como 

toda reflexão que não serve ao progresso do trabalho. Conforme apontamos, isso se dá 

porque natureza aqui não é mais cosmos, mas sim o que condiciona o homem e é 

condicionada por ele. O que existe é a luta contra essa natureza com o único objetivo de 

satisfazer necessidades e desejos que são parte ou derivados dessa natureza, necessidades 

e desejos que são apenas condições condicionadas. Para o indivíduo que vive na atitude 

da condição, termos como felicidade e salvação só são tomados na perspectiva da 

pergunta pelas condições que possibilitaram o surgimento dessas idéias47. Não se trata de 

evocar uma nostalgia que remonte a esse passado como uma forma de reintroduzi-lo na 

História; muita coisa de terrível no plano político já se fez tendo como ingrediente do seu 

caldeirão de venenos esse apelo irracional e não-razoável48. Trata-se apenas de, 

resguardando a importância e as conquistas da ciência moderna e da sua eficácia técnica, 

não perder de vista que o ser humano permanece humano na sua pergunta constitutiva 

pelo sentido. 

 

Considerações finais. 

Distinguindo-se de um estudo científico, a questão do sentido é por excelência 

uma questão filosófica. Ela não pode, portanto, ser respondida nem pelas modernas 

 
44  WEIL, 1970, p. 295 – 296. 
45  KIRSCHER, 1999, p. 152. 
46  WEIL, 1970, p. 357 – 358. 
47  WEIL, 2012, p. 290 – 291. 
48  Conferir a esse respeito STANLEY, 2019, p. 19 – 36. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

48 

ciências da natureza, ciências da condição, nem por aquelas que lhe são análogas, como 

as ciências sociais, como a economia política. Desse modo, compreende-se que A 

racionalidade inerente à modernidade, portanto, técnica e atrelada ao mundo da condição, 

se distingue da razão que comporta a pergunta pelo sentido49. Não é do escopo da ciência 

que produz a bomba a pergunta se ela deve ou não ser lançada, mas apenas como construí-

la da maneira mais eficaz, “eficaz” nesse caso significando “mais destrutiva”. 

A partir dessa constatação, podemos cair em duas tentações distintas, mas 

igualmente fáceis no seu antagonismo. Uma, é simplesmente não resistir e jogar o jogo 

da modernidade sem concessões, aceitando sua racionalidade estritamente técnica e as 

consequências que vêm com ela – sejam elas quais forem. Outra, é a recusa completa 

dessa racionalidade em nome de uma nostalgia de tempos que, supostamente, eram 

melhores.  Weil, por sua vez, não defende nenhuma. Se por um lado não é possível para 

o indivíduo moderno abrir mão das conquistas da racionalidade técnica, por outro, não é 

razoável50 ignorar as possibilidades de violência que a seguem de perto. As posições 

extremas, para Weil, são apenas obstáculos para que se coloque adequadamente o 

problema do sentido.  Pensar o mundo significa ter tanto um discurso teórico como um 

prático, levando-se em conta sempre que existe uma distinção entre o ser e o dever ser: o 

mundo não está finalizado, mas sempre em curso de realização. O mundo, assim, torna-

se o problema sobre o qual se debruça a ação. Trata-se de uma orientação filosófica. O 

filósofo põe o duplo aspecto do problema. Tem-se a inolvidável utilidade da ciência e 

técnica modernas. Existem consequências negativas em negligenciar o conhecimento da 

realidade conforme apresentado pelas ciências positivas, conhecimento esse que permite 

transformá-la. Devemos, entretanto, reconhecer a enorme e perigosa violência que é 

desencadeada a partir da revolta, do desespero resultantes do sentimento da perda do 

sentido. Trata-se, em suma, não apenas de conhecer a realidade, mas também de pensar 

o mundo51.   

Para concluir, queremos citar um trecho do conto Enfermaria nº 6 em que um 

personagem, o médico Andriéi Iefímitch, reflete amargamente sobre a necessidade do 

 
49   KIRSCHER, 1992, p. 275 – 276. 
50  Embora as definições de racional e razoável possam parecer confusas em uma primeira visada, um 

caminho mais seguro de dar tais definições seria a via negativa, ao dizer o que um ser razoável não é. 

Seguindo essa metodologia, ser razoável, por exemplo, não é a qualidade de uma coisa, de um objeto 

com o qual o homem se depara no mundo. Razão, indo adiante, não é descrita de fora, mas descreve a 

si mesma, põe a si mesma em movimento, e é sujeito na medida em que separa a si mesma daquilo que 

é objeto apenas em oposição a si. A razão aparece assim como um processo de autocriação que conhece 

a si mesmo por meio de oposições. Existe um aspecto dialético na razão (KLUBACK, 1987, p. 133). 
51   KIRSCHER, 1992, p. 276 – 278. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

49 

sofrimento, como uma forma de justificar para si mesmo sua inação diante dos tormentos 

que encontra no hospital pelo qual passa a ser responsável e cuja falta de coragem moral 

não lhe permite vencer os vícios ali instalados:  

 

Em primeiro lugar, dizem que os sofrimentos conduzem o homem à perfeição e, 

em segundo, se a humanidade aprender realmente a aliviar os seus sofrimentos 

por meios de gotas e pílulas, há de abandonar completamente a religião e a 

filosofia, nas quais até agora encontrou não só uma defesa contra todas as 

desgraças, mas até felicidade52.  

 

Esse rastro de modorra, que sai da mente do personagem como 

autoindulgência e absolvição moral de graça própria para o seu quietismo, não é 

verdadeira. A filosofia é atividade inerente ao humano. Prescindir da filosofia significa 

superar a condição humana. Chegado o dia em que de fato a ciência da condição resolva 

todos os casos de dores por meio de pílulas, ela resolve também a situação humana. 

Vencer todas as dores a que o corpo está sujeito por meio das doenças não significa vencer 

a sujeição em potência aos demais males naturais e ao mal radical53. Enquanto houver 

humanidade, há violência. Ela é uma das duas possibilidades humanas irredutíveis, a que 

se realiza primeiro e que motiva a outra que lhe vem como resposta: a filosofia. Enquanto 

existir humanidade, há violência e há também a pergunta pelo sentido, pulsando sob todo 

o progresso técnico da ciência, ainda que ignorada. 

 

REFERÊNCIAS: 

CAILLOIS, R., Politique et violence chez Eric Weil. Revue de l’enseignement de 

philosophie, 28° année, n° 5, p. 1 – 10. Paris, 1977. 

 

_______. La violence pure est-elle démoniaque? In.: Actualité d’Éric Weil, Paris: 

Éditions Beauchesne, 1984, p. 213 – 222. 

 

CANIVEZ, P. Weil. Paris: Socié te d’édition les Belles Lettres, 1999. 

 

DOUMIT, E. Etat et société modernes dans la ‘Philosophie politique’. Archives de 

Philosophie, n° 33, p. 511 – 526. Paris: Beauchesne, 1970. 

 

DUBARLE, D., Totalisation terrestre et devenir humain. Archives de Philosophie, n° 

33, p. 527 – 545. Paris: Beauchesne, 1970. 

 
52   TCHEKOV, 1995, p. 243. 
53   Sobre o conceito de mal radical em Weil, observar 2011, p. 55 – 56. 



_CONDIÇÃO:  SOCIEDADE, EFICÁCIA E SENTIDO NO PENSAMENTO DE... 

Daniel Benevides Soares 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 38 - 50 

 

50 

KIRSCHER, G. Figures de la violence et de la modernité:  Essais sur la philosophie 

d’Eric Weil. Lille: Presses Universitaires de Lille, 1992. 

 

KIRSCHER, G. Eric Weil ou la raison de la philosophie. Paris: Presses Universitaires 

du Septentrion, 1999. 

 

KLUBACK, W. The idea of humanity. Boston, University Press of America, 1987. 

 

PERINE, M. Filosofia e violência: sentido e intenção da filosofia de Éric Weil. São 

Paulo, Edições Loyola, 1987. 

 

RIBEIRO, R. J. Hobbes: o medo e a esperança. In: Clássicos da política, Francisco 

Welfort (org.). São Paulo: Editora Ática, 2001. 

 

SILVA, F. L. Descartes: a metafísica da modernidade. São Paulo: Moderna, 1993. 

 

STANLEY, J. Como funciona o fascismo: a política do “nós” e “eles”. Porto Alegre: 

L&PM Editora, 2019. 

 

TCHEKOV, A. As três irmãs/contos. São Paulo: Abril Cultural, 1995. 

 

WEIL, E. Lógica da filosofia. São Paulo: É realizações, 2012 A. 

 

WEIL, E. Filosofia política. São Paulo: Edições Loyola, 2011 A. 

 

WEIL, E. La philosophie est-elle scientifíque? Archives de Philosophie, n° 33, p. 353 – 

369. Paris: Beauchesne, 1970. 

 

WEIL, E. La culture. Philosophie et réalité II. Paris, Beauchesne Éditeur, 2003. 
 

 

 

 



 

 

51 

APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA 

CRITICA DE MARX AL CAPITAL 

 

Oscar Pérez Portales1 

Agemir Bavaresco2 

 
Resumen:  

El presente artículo se inserta en la evaluación de la influencia de la Ciencia de la Lógica de Hegel, en la 

maduración de la Crítica al Fetichismo expuesta por Marx en Capítulo primero de El Capital. La Critica al 

Fetichismo es una importante llave de lectura del conjunto de la obra marxiana y de abordaje de la ontología 

de la praxis que entraña su decurso teórico-argumentativo. Dialogamos críticamente con las 

interpretaciones más actuales que asumen la asunción de la herencia hegeliana en El Capital, restricta a la 

construcción de un método de exposición y que interpretan el Fetichismo como manifestación 

fenomenológica. Frente a ello visamos la demostración de la influencia de la Lógica de Hegel en la 

construcción del Fetichismo como método de crítica de las apariencias.  A partir de ello el Fetichismo y su 

crítica deja de ser simplemente la constatación de un proceso ontológico, propio de la producción capitalista 

de mercancías y se comporta como método lógico de exposición de la esencia del proceso de producción 

negado en el intercambio. El presente trabajo parte del estudio de la evolución del tratamiento marxiano de 

la cuestión del Fetichismo enfatizando su transformación en método de reflexión a partir del encuentro con 

la Ciencia de la Lógica. En vista de ese objetivo realizaremos una reconstrucción la Teoría del 

Aparecimiento propia de la Doctrina de la Esencia de Hegel. Más precisamente nos enfocamos en los 

acápites sobre Existencia, Cosa y Propiedades de la Sección Segunda de la Doctrina de la Esencia. Luego 

reconstruimos el paralelismo de esta, con la lógica reflexiva aplica por Marx al proceso de producción de 

la mercancía en el Capítulo Primero de El Capital.     

Palabras llaves: Aparecimiento. Fetichismo. Lógica hegeliana. Sujeto. 

 

APPEARANCE AND FETISHISM: THE SCIENCE OF LOGIC IN MARX’S 

CRITIQUE OF CAPITAL  
Abstract:  

This article is inserted in the evaluation of the influence of the Science of Logic of Hegel, in the maturation 

of the Critique of Fetishism exposed by Marx in the First Chapter of Capital. The Criticism of Fetishism is 

an important key to reading the whole of the Marxian work and addressing the ontology of the praxis that 

entails its theoretical-argumentative course. We critically dialogue with the most current interpretations that 

assume the assumption of the Hegelian heritage in The Capital, restricted to the construction of a method 

of exposition and that interpret Fetishism as a phenomenological manifestation. Faced with this, we are 

looking at the demonstration of the influence of Hegel's Logic in the construction of Fetishism as a method 

of criticism of appearances. From this, Fetishism and its criticism cease to be simply the verification of an 

ontological process, typical of the capitalist production of goods and behaves as a logical method of 

exposing the essence of the production process denied in the exchange. The present work starts from the 

study of the evolution of the Marxian treatment of the question of Fetishism, emphasizing its transformation 

into a method of reflection from the encounter with the Science of Logic. In view of this objective, we will 

make a reconstruction Theory own appearance of the Doctrine of Essence of Hegel. More precisely we 

focus on the sections on Existence, Thing and Properties of the Second Section of the Doctrine of Essence. 

Then we reconstruct the parallelism of this, with the reflexive logic applied by Marx to the process of 

production of the merchandise in the First Chapter of Capital. 

Keywords: Appearance; Fetishism; Hegelian Logic; Subject. 

 
1    Doutorando do PPG-Filosofía PUCRS. Pesquisa financiada pela Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (CAPES). http://lattes.cnpq.br/6292695504185486. http://orcid.org/0000-

00021817-5162. E-mail: oscarahportales2487@gmail.com. 
2    Professor Programa de Pós-Graduação em Filosofia PUCRS. https://orcid.org/0000-0002-7967-4109 

CV:  http://lattes.cnpq.br/6597683266934574. E-mail: abavaresco@pucrs.br.  

 

http://lattes.cnpq.br/6292695504185486
http://orcid.org/0000-00021817-5162
http://orcid.org/0000-00021817-5162
about:blank
about:blank


__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

52 

                   Introducción 

El presente trabajo evalúa la influencia de la Ciencia de la Lógica de Hegel, 

en   la crítica al Fetichismo expuesta por Marx en El Capital. Tal crítica resulta una 

importante llave de lectura del conjunto de la obra marxiana y en especial de la ontología 

de la praxis que entraña su decurso teórico-argumentativo. El tratamiento del Fetichismo 

dentro de la obra marxiana ha sido objeto de un debate contemporáneo en torno al papel 

secundario otorgado al uso de esta categoría. Las valoraciones de la logicidad sistémica 

de El Capital situaron el fetichismo como descripción fenomenológica anexa del proceso 

de producción del capital. Dentro de la tradición marxista leninista fue obviado como 

rezago capitalista a ser superado. Al tiempo que en la tradición estructural fue analizado 

en tanto limitación filosófico humanista dentro del sistema lógico marxiano. Caso 

ejemplar, el análisis de Althusser lo obvia por ser rezago no científico del enfoque de 

Marx, fenómeno complementario de la forma valor 3. 

No obstante, el debate alemán de la década de los 60 del siglo XX rescata la 

centralidad de esta cuestión. Este tiene punto de inspiración en la reflexión de Adorno 

que analiza el fetichismo de la mercancía como proceso de subordinación abstracta de la 

realidad, en la colonización y reificación del territorio y del trabajo humano4. En su 

comprensión el fetichismo es parte de la imposición naturalizada de la ley del valor al 

control de los procesos de producción de subjetividad. Continuador de este enfoque, el 

movimiento de Neue Marx-Lektüre aporta una interpretación lógica del fetichismo, como 

parte del proceso de producción y no como fenómeno aislado de este5. Esta 

reconstrucción permitirá valorar el potencial crítico de la Teoría del Valor de Marx, sin 

el cual podría situarse en la órbita substancialista de la teoría del valor ricardiana. 

Elemento de vital importancia si valoramos que la determinación substancial de la 

economía y su relación con la política se sostuvo, en parte, en la renuncia al uso del 

 
3    ALTHUSSER, Louis. Lire le Capital. Quadrige, Paris,1996. 
4   “Lo que hace intercambiable a la mercancía es la unidad del tiempo de trabajo abstracto socialmente 

necesario. El trabajo es abstracto porque, a través de la re-ducción a la unidad, se abstrae de los valores 

de uso y de las necesidades”. ADORNO, Theodor W. Theodor W. Adorno sobre Marx y los conceptos 

fundamentales de la teoría sociológica. A partir de los apuntes del seminario del semestre de verano de 

1962. Constelaciones. Revista de Teoría Crítica, 2017.p.424. Al decir de Marx: La igualdad de trabajos 

toto cælo [totalmente] diversos sólo puede consistir en una abstracción de su desigualdad real, en la 

reducción al carácter común que poseen en cuanto gasto de fuerza humana de trabajo, trabajo 

abstractamente humano. MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 

2013.p.149. 
5    BELLOFIORE Riccardo; REDOLFI RIVA Tommaso. The Neue Marx-Lektüre Putting the critique of 

political economy back into the critique of society. Radical Philosophy 189, jan/feb. 2015. p.24. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

53 

fetichismo como método crítico6. Tal déficit impidió entender la producción de valor en 

cuanto proceso subjetivo de producción de la objetividad humana.    

Ante este contexto problemático no resulta casual la revalorización de la 

Teoría del Fetichismo, como centro crítico de la filosofía inmanente a El Capital. Esta 

revalorización encuentra en el estudio de los nexos entre la exposición marxiana y la 

Ciencia de la Lógica de Hegel, un centro de desarrollo indispensable. Este análisis de la 

obra de Marx desde la perspectiva de la Ciencia de la Lógica aporta a la fundamentación 

del fetichismo como método de crítica de la apariencia. Ello en su dupla función, critica 

del carácter aparencial de los fenómenos productivos capitalistas y de las categorías de la 

Economía Política7.   

En nuestro análisis fundamentamos que la exposición marxiana de la 

subsunción de las relaciones de producción en las mercancías se encuentra marcadamente 

influenciada por la comprensión de la Ciencia de la Lógica de Hegel. No solo en el interés 

de una tesis hermenéutica sino, porque a partir de ello el fetichismo pode ser 

conceptualizado como método lógico de exposición del proceso social de producción. 

Esta distinción resulta explorable desde el examen de la Doctrina de la Esencia de Hegel 

y su influencia en la estructuración del método de crítica de la apariencia de Marx.  

Inicialmente articularemos la evolución del tratamiento marxiano de la 

cuestión del fetichismo en los diversos usos del término, visando enfatizar la 

problematización y complejidad sistémica que cobra, al encuentro de la Ciencia de la 

Lógica, en el propio Marx. En vista de ese objetivo realizaremos una reconstrucción de 

la Teoría del Aparecimiento propia de la Doctrina de la Esencia de Hegel. Dada su 

amplitud nos centraremos en el análisis de los acápites sobre Existencia, Cosa y 

Propiedades de la Sección Segunda de la Doctrina de la Esencia. En tanto nuestro 

objetivo, más que explicitar la relación entre aparecimiento y fetichismo, pretende 

demostrar que su explicitación final es el resultado de una procesualidad reflexiva8. A 

partir de ello valoramos la lógica reflexiva que Marx aplica en la redacción del primer 

capítulo de El Capital. Orientados a demostrar el paralelismo de esta lógica argumentativa 

con la teoría del aparecimiento de Hegel. Esta valoración sería productiva a la superación 

de las interpretaciones que al asumir el Fetichismo desde la idea fenomenológica lo han 

 
6    KOHAN, Néstor; GOPEGUI, Belén. Nuestro Marx. La Oveja Roja, 2013. 
7   BACKHAUS, Hans Georg, 'On the Dialectics of the Value Form', Thesis Eleven, no. 1, 1980, pp.94–

119. p.95.  
8   MOSELEY, Fred; SMITH, Tony (Orgs.). Marx’s Capital and Hegel’s Logic: a re-examination. Leiden; 

Boston: Brill, 2014.   



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

54 

restringido a manifestación del capitalismo. Ello no ha permitido su desarrollo en tanto 

base de crítica de la realidad humana y más, como método de crítica de la ciencia 

económica y política9.  

 

Fetichismo: fenómeno o modelo analítico. 

La utilización del término y el tratamiento a la problemática del Fetichismo 

por parte de Marx aparece desde sus reflexiones de juventud. Esta se encuentra unida a la 

crítica de la idolatría como práctica religiosa reíficante de lo humano ante el tótem 

religioso. El principio de crítica del Fetichismo se basa en la anteposición de la vida y la 

comunidad al fetiche religioso. Práctica donde el tótem religioso oculta la relación social 

que explota la vida humana sacrificada. Esta formulación guarda todavía la esencia de 

una construcción subjetiva de carácter religioso mas, enuncia la problemática de la 

socialidad basada en ritos de ocultación del sacrificio de la vida humana. En esta línea la 

imagen del Moloch ammonita aparece en su tesis doctoral de 1841, como figura idolátrica 

a la que son sacrificados el trabajo y vida humanas. No obstante, a partir de su utilización 

en 1842 hace referencia explícita a dos procesos conjuntos, es visto como resultado del 

trabajo humano y relación de poder autónoma sobre los cuerpos de los productores10. 

En sus manuscritos de 1844, donde ya reconoce la Lógica de Hegel como una 

revolución teórica, refiere su tarea en los términos de una crítica teológica todavía por 

realizar. En este momento el fetichismo es valorado en tanto fenómeno de reducción de 

la vida humana y ocultamiento de las relaciones de trabajo. Así mismo es una tarea de 

transformación de esa realidad cosificada que se impone al ser humano como poder 

autónomo. No es esencialmente un proceso económico sino una crítica radical a las 

idolatrías sociales, propias de una sociedad basada en la alienación del trabajo. Podría 

señalarse que existe aquí una lectura de las prácticas en las que se administra y reduce el 

cuerpo humano en función de la obtención de lucro. Apunta Marx sobre el fetichismo: 

 (...) El capital muerto va siempre al mismo paso y es indiferente a la real 

actividad individual (…) El obrero sufre en su existencia y el capitalismo en la 

ganancia de su mamona inerte (…)11.  La subida de los salarios despierta en 

 
9   “Ahora, es llamativo el hecho de que la tradición marxista no ha seguido desarrollando esta ética del 

sujeto. En el posterior desarrollo del pensamiento de Marx – y sobre todo en sus análisis del fetichismo 

– sigue presente, pero también sin una elaboración sistemática. La razón la veo en el hecho de que 

progresivamente el movimiento socialista entendió el socialismo como meta definitiva de la historia y 

por eso concibió la transición al socialismo como una acción de transformación institucional, para la 

cual esta ética parecía irrelevante”. HINKELAMMERT, Franz J. Hacia una crítica de la razón mítica. 

El laberinto de la modernidad. Materiales para la discusión. San José: Arlekin, 2007.p. 33. 
10   DUSSEL, Enrique. Las Metáforas Teológicas en Marx. Editorial Verbo Divino. Navarra, 1993.p.55. 
11   MARX, Karl. Manuscritos económicos filosófico. Edições 70. Lisboa, 1968. p.103. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

55 

los trabajadores el mismo deseo de enriquecimiento que en el capitalista, mas, 

sólo lo puede satisfacer mediante el sacrificio de su cuerpo y de su espíritu 

(…)12. (…) El objeto que el trabajo produce, su producto, se enfrenta a él como 

un ser extraño, como un poder independiente del productor. El producto del 

trabajo es el trabajo que se ha fijado en un objeto, que se ha hecho cósico13.   

 

El uso de la categoría fetichismo en tanto método de crítica, se infiere ya en 

la Contribución a la Crítica de la economía política de 1859, para explicar las 

contradicciones que encarna el carácter dual del proceso de trabajo14. Proceso individual 

que implica la represión del carácter social de los productores, consecuencia genética de 

la producción de mercancía que entraña la concurrencia al intercambio, de ahí que se 

presente como resultado de la circulación15. La crítica antidolátrica sufre aquí un 

desarrollo lógico, en el que el proceso asume una exposición necesaria al propio sistema 

categorial que está construyéndose.   

Algo que caracteriza al trabajo que crea valor de cambio es que la relación 

social de las personas se presenta, por así decirlo, invertida, vale decir como 

una relación social de las cosas [...] Si es correcto decir que el valor de cambio 

es una relación de personas, hay que agregar empero que es una relación oculta 

bajo una envoltura cósica material16. 

 

 

Será en la redacción del Libro I de El Capital donde queda definido el 

Fetichismo como proceso de encantamiento, dualidad, subjetivación de la mercancía. Los 

procesos sociales de producción se invierten, a partir de una imagen cosificada, 

mistificada, de lo real. Esta perspectiva nos enuncia la progresión del pensamiento de 

Marx en el entendimiento de la dupla esencia de este fenómeno: proceso alienante del 

trabajo y dialéctica del pensamiento para exponer la esencia de las relaciones sociales de 

producción. Es ontología de la producción y dialéctica del análisis necesario de esta. El 

Fetichismo aborda un fenómeno de falseasión de los procesos de producción, donde las 

relaciones de trabajo humano son cosificadas en las mercancías y estas son subjetivadas 

en el intercambio. Es el resultado de un proceso de síntesis que tiene en el intercambio un 

proceso social irreducible de negación de la diferencia. Como apunta:   

 

 
12   Ibidem. p.159. 
13   Ibidem. p. 116. 
14 RAMAS San Miguel, Clara. Tesis Doctoral. Hacia una teoría de la apariencia: fetichismo y mistificación 

en la crítica de la economía política de Marx. Madrid, 2015. p.126. 
15   MARX, Karl. Contribução à crítica da economía política. Trad. María Helena Barreiro Alves. Martins 

editores. São Paolo, 1977. p. 97. 
16   Ibidem. p.37. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

56 

Lo misterioso de la forma mercantil consiste sencillamente, pues, en que la 

misma refleja ante los hombres el carácter social de su propio trabajo como 

caracteres objetivos inherentes a los productos del trabajo, como propiedades 

sociales naturales de dichas cosas, y, por ende, en que también refleja la 

relación social que media entre los productores y el trabajo global, como una 

relación social entre los objetos, existente al margen de los productores. Es por 

medio de este quid pro quo [tomar una cosa por otra] como los productos del 

trabajo se convierten en mercancías, en cosas sensorialmente suprasensibles o 

sociales17. 

 

En este momento analítico es reconocida la influencia de la lectura de la 

Ciencia de la Lógica de Hegel en la maduración del pensamiento de Marx18. La 

descripción del proceso de producción de la mercancía no solo describe una dialéctica en 

la que su carácter fetichista es una propiedad más, sino que se desarrolla genéticamente 

en su determinación. En esta evoluciona claramente una crítica de la apariencia, a partir 

de un método reflexivo de anteposición de apariencia y esencia. Donde la herencia 

hegeliana se encuentra en la compresión de la apariencia como realidad, no como simple 

invención subjetiva19. Como era el caso de la utilización del Fetichismo para la crítica de 

la idolatría religiosa. El Fetichismo en Marx sería así la expresión de un fenómeno 

existente en la sociedad mercantil. Es un proceso real que se establece como base de una 

materialidad, el consumidor toma decisiones y establece relaciones materiales a partir de 

esto. Es una realidad, pero realidad puesta, que niega la esencia de sí misma, el conjunto 

de relaciones sociales que sustentan la abstracción en el proceso de intercambio20. Este 

no es un problema lógico, ni moral, ni político, es esencialmente ontológico. La respuesta 

de Marx es la construcción de relaciones sociales donde este sistema de manifieste 

directamente, una subjetividad nueva.   

No obstante, debemos entender también la especificidad de esta categoría 

como crítica reflexiva de los procesos de producción y de las categorías lógicas en que se 

expresan. Por ende, como lógica de exposición de esa ontología. Se constituye así en base 

de su constatación en el pensamiento a través de la crítica a las categorías de la Economía 

 
17    MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.147. 
18  ARTHUR, Christopher. La Lógica de Hegel y El Capital de Marx. Fred Moseley Editor Marx´s Method 

in Capital, Humanities Press: New jersey. USA, 1993. 
19   RAMA San Miguel, Clara. Sobre fetichismo y mistificación como formas de apariencia. Una lectura de 

la crítica de la economía política de Marx.  Eu-topías: revista de interculturalidad, comunicación y 

estudios europeos, ISSN 2174-8454, Nº. 11, 2016. 
20  “De ese modo se presenta la tesis: el fetichismo de las mercancías es la forma de manifestación 

desfigurada de la propiedad de valor objetivo de una relación de poder y de dominación, precisamente 

de poder y de dominación de productores privados sobre el trabajo social”. IBER, Christian. Elementos 

da Teoria Marxiana do Capitalismo: um comentário sobre o livro I de O Capital de Karl Marx [recurso 

eletrônico. Porto Alegre, RS: Editora Fi; EdiPUCRS, 2013.p.115. 

about:blank
about:blank
about:blank


__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

57 

Política Inglesa. Por ello no puede interpretarse el Fetichismo solo como proceso, 

fenómeno social descrito tras la explicación del proceso de trabajo en la producción de 

mercancía. Al mismo tiempo que Marx precisa la esencia de la cosa mercancía está 

aplicando una doctrina reflexiva, que es también parte de un método de análisis del 

Fetichismo. Es así complejo separar el proceso de crítica y exposición en que las 

categorías se desarrollan genéticamente de la forma en que son analizadas. El propio 

Marx deslinda una supuesta interpretación del Fetichismo como anexo, rezago o adición 

aleatoria a la exposición del proceso de producción de la mercancía:  

 

La reflexión en torno a las formas de la vida humana, y por consiguiente el 

análisis científico de las mismas, toma un camino opuesto al seguido por el 

desarrollo real. Comienza post festum [después de los acontecimientos] y, por 

ende, disponiendo ya de los resultados últimos del proceso de desarrollo. Las 

formas que ponen la impronta de mercancías a los productos del trabajo y por 

tanto están presupuestas a la circulación de mercancías, poseen ya la fijeza 

propia de formas naturales de la vida social, antes de que los hombres procuren 

dilucidar, no el carácter histórico de esas formas --que, más bien, ya cuentan 

para ellos como algo inmutable-- sino su contenido. (…) Pero es precisamente 

esa forma acabada del mundo de las mercancías (…) la que vela de hecho, en 

vez de revelar, el carácter social de los trabajos privados, y por tanto las 

relaciones sociales entre los trabajadores individuales21.  

 

 

Esta explicación describe una estrategia de análisis de la realidad puesta, 

necesaria a los momentos conceptuales en los que tiene posibilidad de ser inteligible al 

pensamiento la esencia de la cosa mercancía. A partir de un método de análisis que 

cuestiona la presentación de los conceptos puestos, como se manifiestan, la demostración 

de su contradicción y negación22. En cada uno se distingue los momentos de negación, 

“subsunción” en términos de Marx, suprasunción, como resultado de una necesidad 

lógica de la demostración de su propia esencia. El Fetichismo explica como las categorías 

son puestas en la sociedad, como existen en cuanto comprensión de un proceso, mas 

define que no son lo que aparentan. Por ello han de sufrir un proceso reflexivo que las 

exponga en cuanto lo que son: relaciones sociales. Para que las categorías que desde el 

punto de vista formal la exponen, traigan la esencia que esta oculta, negada. Mostrar 

aquello que las diferencia, frente al “el economista burgués, cuyo limitado cerebro no 

consigue distinguir, entre forma de manifestación y lo que en ella se manifiesta”23.  

 
21    MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.150. 
22   BAVARESCO, Agemir; LARA, Eduardo Garcia. Sistema e silogismo em O Capital. Veritas (Porto 

Alegre), 2017, vol. 62, no 1, p.12. 
23   MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013. p.643. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

58 

 Es aquí donde se aprecia que en Marx el tratamiento del Fetichismo no es ya 

la descripción de un fenómeno. Por el contrario, en su reflexión del proceso de producción 

de la mercancía aplica una lógica de crítica a las apariencias categoriales. Esa lógica, que 

supera la formulación del Fetichismo, tiene nexos incuestionables con la herencia 

hegeliana. A continuación, reconstruiremos la Teoría del aparecimiento, en el tratamiento 

de la relación entre existencia, cosa y propiedades en el objetivo de establecer su relación 

con la crítica marxiana al Fetichismo.    

 

Aparecimiento: Existencia, cosa y propiedades. 

La Doctrina de la Esencia se dedica a un objetivo lógico esencial, la Lógica 

como ciencia del pensar puro, debe dar cuenta de la verdad del pensamiento. Mas, como 

afirma Federico Orsini en ese proceso debe expresar la inteligibilidad de todas las cosas24. 

Donde esta indaga reflexivamente lo que hay de negación en esa realidad puesta. Esto 

significa que la Lógica no es una ciencia del pensamiento puro, ni simplemente un 

ejercicio del pensar sobre sí mismo, sino un medio para develar el concepto en cuanto lo 

que es. En este sentido sería para Marx la base de exposición del develamiento de las 

relaciones sociales, el carácter social de los procesos que han sido ocultados, negados, 

fantasmagorizados en objetos. El Fetichismo expone así los procesos sociales que están 

negados en la realidad objetual de la mercancía, el dinero y el capital, como realidades 

puestas. No en tanto ello es el resultado de una reflexión, de un proceso de transformación 

crítica del propio pensamiento, a partir de la crítica de las categorías de la Economía 

Política25. 

 
24   A finalidade última de toda a Lógica não é o conceito enquanto tal (o telos da Lógica Objetiva) e sim a 

unidade absoluta do conceito e da objetividade e, afinal, a unidade do conceito consigo mesmo (telos 

da Lógica Subjetiva) ORSINI, Federico. A teoria do aparecimento na Lógica de Hegel. POA, 2019.p.3. 
25   Como enuncia Marx: “Podría parecer que (…) para hablar de la producción a secas deberíamos o bien 

seguir el proceso de desarrollo histórico en sus diferentes fases, o bien se aclara desde el comienzo que 

estamos ante una determinada época histórica, por ejemplo, de la moderna producción burguesa, de la 

cual es en realidad nuestro tema específico. Pero todas las épocas de la producción tienen ciertos rasgos 

en común, ciertas determinaciones comunes. La producción en general es una abstracción, pero una 

abstracción que tiene un sentido, en tanto pone realmente de relieve lo común, lo fija y nos ahorra así 

su repetición. Sin embargo, lo general y lo común, extraído por comparación, es a su vez algo 

completamente articulado y que se despliega en distintas determinaciones. Algunas de estas pertenecen 

a todas las épocas, otras son comunes sólo a algunas. Ciertas determinaciones serán comunes a la época 

más moderna y a la más antigua. Sin ellas no podría concebirse ninguna producción, pues si los idiomas 

más revolucionados tienen leyes y determinaciones que son comunes a los menos desarrollados, lo que 

constituye su desarrollo es precisamente aquello que los diferencia de estos elementos generales 

comunes”. MARX, K. Elementos fundamentales para la crítica de la economía política. Borrador 1857-

1858. 15ª Ed. Madrid: Siglo XXI. 1987. p.56. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

59 

Al interés de nuestra indagación resulta central fijar el momento de pasaje, 

del cuestionamiento de Hegel en La Ciencia de la Lógica, de la relación entre fundamento 

y condición para la existencia. Como resultado de la necesidad lógica de exponer el 

momento en que la cosa no es un objeto de reflexión, sino que emerge en su existencia26. 

El inicio de la Sección Segunda ya nos dice cuál es la necesidad lógica, la esencia tiene 

que aparecer. Desarrollo que tiene como punto de partida la transformación del ser en 

esencia. Dicho pasaje nos enuncia que la simple exposición de condición y fundamento 

no ha hecho más que suprasumir el segundo para instaurar la necesidad lógica del 

aparecimiento de la esencia. El fundamento es fundamento de la existencia. La existencia 

es un ser puesto, ello enuncia que la reflexión deberá asumir su inmediatidad, como 

realidad puesta. 

 

Así, la esencia aparece (erscheint). La reflexión es el aparecer (Scheinen) de 

la esencia dentro de ella misma. Las determinaciones de esta, encerradas en la 

unidad, son pura y simplemente apenas como puestas, suprasumidas; o sea, 

ellas es la esencia inmediatamente idéntica a si dentro de su ser puesto27. 

 

El Erscheinen es el resultado de un proceso de progresión en tanto unidad de 

la esencia con su inmediatidad. La cosa o existente en ese momento extingue su 

negatividad. En tanto la cosa contiene su reflexión, el fundamento esta como 

suprasunción de la reflexión de la cosa que esta puesta. La extinción inicial de la 

negatividad hace que la apariencia deba completarse hasta su aparecimiento. El 

aparecimiento es la materialidad de un proceso reflexivo donde la apariencia de la 

esencia es un resultado del pensamiento. En primer lugar el aparecimiento es simple 

unidad de la esencia con la inmediatidad del ser. Por ello en el aparecimiento primero, 

existente, cosa, la esencia no está explícitamente presente28. La existencia es además 

aparecimiento, entendido en el sentido de la verdad de la cosa en sí. Por ello reflexiona 

Hegel: 

La verdad del ser no es la de ser un primero inmediato, mas si de ser la esencia 

que surgió en la forma de la inmediatidad. (…) Pues la existencia es la 

inmediatidad que surgió del suprasumir de la mediación que relaciona a través 

 
26   IBER, Christian. Fundamento, condição e existência. Inédito. POA, 2019.p.4. 
27   HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciencia Da Lógica: 2. A Doutrina da Essencia. Trad. Cristhian G. 

Iber; Federico Orsini. Petropolis, Rj: Vozes; Bragança Paulista, Sp: Editora Universitária São Francisco, 

2017.p.133. 
28   IBER, Christian. A passagem para a 2ª seção da lógica da essência: o aparecimento. Inédito. POA, 

2019.p.2. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

60 

del fundamento y de la condición, inmediatidad que, en el surgir, suprasume 

justamente ese propio surgir29.  

 

Podemos adelantar que dicha lógica es identificable en Marx en el análisis del 

proceso de producción. Ante el poner inmediato de la esencia de la mercancía en la 

necesidad, advierte que esta no puede ser la esencia de la mercancía como cosa. Pues 

consiste en una negatividad exterior resultado de una reflexión subjetiva. El proceso de 

realización de la mercancía como satisfactor no está determinado. Es indispensable que 

la inmediatidad de la mercancía sea determinada. En la línea de Hegel el saber debe 

asumir su falencia en cuanto al conocimiento de lo inmediato, que no puede ser asumido 

como esencia de la existencia. Contradicción que nos deja ante la necesidad lógica de 

indagar más allá de la inmediatidad de la existencia. Pues lo inmediato ha negado las 

mediaciones y las determinaciones. En este proceso la reflexión tendría como fin de su 

suprasumir un resultado que es diferente del saber positivo de la esencia.   

En el análisis de la Lógica de Hegel es importante señalar que no hay en esta 

comprensión un esencialismo o inmanentismo, donde la esencia permanecería dando 

condición de predicación a la existencia. Fundamentación en la cual existencia sería una 

falsa realidad. Por el contrario, en la existencia se encuentra la esencia en cuanto la 

existencia es su exteriorización, su venir al aparecer. La esencia aquí es un fundamento 

que no se diferencia de su fundamentado. La existencia es el fundamento reflexionado, 

es el fundamento de la esencia que se exteriorizó. Este es un elemento central para 

comprender, en otra llave de lectura, la evolución que a partir de la Contribución a la 

crítica de la Economía Política tiene el tratamiento de Marx sobre el Fetichismo. A partir 

de ese momento no es más una falsedad ideológica, propia de su etapa de crítica de la 

idolatría religiosa. La realidad fetichista de la mercancía, su idolatría, no demuestra o 

determina carácter no objetivo. En ese sentido sentencia Hegel: 

 

Así, la existencia no debe ser tomada aquí como un predicado o una 

determinación de la esencia, de modo que una proposición sobre eso rezaría: 

“la esencia existe o tiene existencia”, mas, antes, la esencia paso para la 

 
29   HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciencia Da Lógica: 2. A Doutrina da Essencia. Trad. Cristhian G. 

Iber; Federico Orsini. Petropolis, Rj: Vozes; Bragança Paulista, Sp: Editora Universitária São Francisco, 

2017.p.135.   



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

61 

existencia; la existencia es su exteriorización absoluta, más allá de la cual la 

esencia no permanece atrás30.   

 

Por ello de lo que se trata es del dualismo de la esencia. La esencia como 

fundamento de la existencia, y la esencia como existente. La existencia tiene dentro de si 

las mediaciones. Por ello guarda dentro de sí su negación y se pone a partir de su supra-

sumir, es un existente o cosa. La esencia es negatividad y mediación, al tiempo que la 

existencia es ser dentro de sí, cosa (Ding). Por ello debemos continuar el proceso de 

determinación de la cosa.  La contradicción de la existencia en su dupla condición de 

relación con la esencia se expresa en los siguientes términos:  

 

La existencia, en cuanto existente, esta puesta en la forma de la unidad 

negativa, que ella es esencialmente. Mas esa unidad negativa es, inicialmente, 

apenas una determinación inmediata, con eso, el uno de algo en general. Mas 

el algo existente es diferente del algo que es31. 

 

Hegel distingue a continuación la cosa de la existencia, del ser, por el hecho 

de la primera tener dentro de sí sus mediaciones. Este estatus nos señala que la mediación 

como interioridad de la cosa, muestra su insuficiencia para determinarse. Debido a que 

esta relación de mediación con la esencia, a partir de su interioridad, marca el carácter 

inmediato de su mediación, su singularidad. Lo que existe en la concreción de su reflexión 

es diferente de lo que es. Es parte de un ser general que no ha sido expuesto desde su 

inmediatidad. Como resultado de la reflexión de su mediación en ella misma, es solo el 

uno de un algo general.   

La existencia tiene en ella la “diferencia de la cosa en sí y de la existencia 

externa”. Mas, no como un pasaje de una forma en otra, si no que contiene estos dos 

momentos como mediaciones propias. Ello sería desde el punto de vista lógico importante 

para analizar que la relación entre existencia y esencia no debe tomarse como un dato 

fenomenológico. Como una relación de identidad entre una identidad auténtica y un 

fenómeno falseable. Esta visión de Hegel reconoce que lo existente y la cosa son parte de 

una mediación de la existencia. En términos de Hegel: 

 

 
30   HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciencia Da Lógica: 2. A Doutrina da Essencia. Trad. Cristhian G. 

Iber; Federico Orsini. Petropolis, Rj: Vozes; Bragança Paulista, Sp: Editora Universitária São Francisco, 

2017.p.138.    
31   Ibidem.p.138.    



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

62 

La cosa es diferenciada de su existencia, como algo puede ser diferenciado de 

su ser. (…) porque la existencia tiene el momento de la mediación en ella 

misma (…) y la existencia como tal contiene esa propia diferenciación dentro 

del momento de su mediación. La diferenciación de la cosa en sí y de la 

existencia externa32. 

 

Puede afirmarse que esta comprensión lógica es identificable en Marx cuando 

interpreta que el Fetichismo de la mercancía no es un proceso de descubrimiento de una 

realidad fenoménica, falsa, ideológica, proceso subjetivo que esconde una substancia 

verdadera. Por el contrario, desde el punto de vista de la reflexión, lo que enuncia el 

Fetichismo es la mediación de un proceso que es propio de la existencia de la mercancía, 

donde cosa en sí y existencia son momentos de un proceso inscrito en lo real.  

Hegel ha demostrado la diferencia de la existencia y la cosa como partes 

indisolubles, relacionales, no predicativas de la existencia. Ello es un presupuesto lógico 

anti substancial y relacional, que aplicado a una crítica del proceso de producción podría 

aportar llaves de lecturas de la crítica marxiana al Fetichismo. Al demostrar esta como 

paso lógico donde se muestra un proceso relacional entre lo existente y la existencia como 

esencia negada en su mediación propia. Mas, cómo establecer entonces, dentro del 

decurso que hace aparecer la esencia, la determinación de la cosa en sí y su relación con 

la existencia externa. Hegel inicia con una definición: 

 

 La cosa en si es el existente como inmediato esencial, presente a través de la 

mediación suprasumida. En eso, la mediación es igualmente esencial para la 

cosa en si; mas esa diferencia, en esa existencia primera o inmediata, se 

separara en determinaciones indiferentes. Un lado, a saber. La mediación de la 

cosa, es su inmediatidad no reflejada, por tanto, su ser en general, el cual, por 

estar, al mismo tiempo, determinado como mediación, es un ser ahí otro a sí 

mismo, múltiple dentro de sí y externo33. 

 

Dentro de la cosa se muestra la reflexión entre lo esencial y lo inesencial, 

como necesidad lógica para la comprensión de la cosa en sí y su relación con la existencia 

externa. En este análisis lo inesencial está referido al ser mediado de la cosa. Del cual la 

cosa en sí (inmediato esencial) es la base, no su fundamento. Precisa Hegel el estatus de 

la cosa en sí: 

 

 
32   Ibidem.p.138.    
33   Ibidem.p.139.  



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

63 

Por eso, también la reflexión en cuanto ser ahí que se media a través del otro, 

cae fuera de la cosa en sí. Esa no debe tener ninguna multiplicidad determinada 

en sí misma, y la obtiene solamente por ser traída a la reflexión exterior, mas 

permanece indiferente frente a la multiplicidad (La cosa en si tiene color 

solamente si es traída a los ojos, tiene sabor si esta traída a la nariz etc.). Su 

diversidad son consideraciones que otro lleva en cuneta relaciones 

determinadas que ese se da para con la cosa en sí, e que no son determinaciones 

propias de la misma34. 

 

Sin embargo, la determinación de esta multiplicidad exterior es una necesidad 

lógica de la reflexión. La cosa en sí no puede estar determinada por la relación de 

exterioridad de la cual derivaría en una multiplicidad. Es decir, la cosa en sí, lo inmediato 

esencial, no se realizaría si se tiene en cuenta su multiplicidad exterior. Por tal razón 

deberá determinarse su esencialidad, sus multiplicidades exteriores, acertar cuál es la 

condición de determinación que posibilita la relación por externalidad de las cosas con lo 

otras y consigo misma. Dicha reflexión es precisamente el ámbito del sujeto que se 

relaciona con la externalidad de estas cosas. Los productores con las mercancías como 

externalidades. Por tanto, emerge la necesidad lógica de la reflexión sobre la existencia 

de esta exterioridad múltiple y la cosa en sí: 

 

Pues esa existencia es solamente externa, en la medida en que ella se relaciona 

con la identidad esencial como con un otro. La multiplicidad no tiene, por 

tanto, además de la cosa en sí, un subsistir autosubsistente propio, mas es 

solamente como apariencia frente a esa, en su relación necesaria con ella, como 

el reflejo que se rompe en ella. La diversidad está presente, por tanto, como la 

relación de otro con la cosa en sí; con todo, ese otro no es nada subsistente pro 

sí, mas es solamente como relación con la cosa en sí; al mismo tiempo, no 

obstante, él es solamente o repeler esa cosa; él es así, el contra choque 

insubsistente de si dentro de sí mismo35.   

 

La multiplicidad de cosas en sí, que solo se relaciona a partir de una 

exterioridad no tiene un subsistir esencial en ese relacionar. Podríamos adelantar la 

similitud con este análisis que guarda la exposición marxiana del proceso de cambio. La 

diversidad de mercancías intercambiables con sus múltiples exterioridades, dependiendo 

de las relaciones con otras cosas en sí, no expresa la determinación que permita explicar 

su esencia y su relación con el exterior. Por tanto, continuando la reflexión hegeliana, 

cuál es esta condición de determinación que posibilita la relación por externalidad de las 

cosas con lo otras y consigo misma. Debemos recordar que aquí la reflexión externa 

 
34   Ibidem.p.139. 
35   Ibidem.p.142.   



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

64 

comporta el término de unidad de las cosas en sí en su externalidad. Reflexión que 

precisamente se constituye el ámbito del sujeto que se relaciona con la externalidad de 

estas cosas. En la lógica de Marx los productores con las mercancías como externalidades. 

Mas, estas no son determinaciones esenciales pues no expresan su esencialidad 

determinada. Para Hegel se resuelve en estos términos: 

 

Ambas cosas en sí, las cuales deben constituir los extremos de la relación, 

coinciden, de facto, en un; y solamente en una cosa en sí que, en la reflexión 

externa, relacionase consigo misma, y aquello que constituye su determinación 

es su relación propia consigo como con el otro. Esta determinación es la 

propiedad de la cosa36.  

 

Precisamente por la propiedad la cosa se identifica como tal, una vez esta ha 

sido determinada. Esta se presupone como diferente de la reflexión. Es su negación. La 

propiedad es cualidad reflexionada que en su dupla condición es distinguida de la cosa y 

su existencia externa pero al mismo tiempo está relacionada con ella.  

 

La cosa en si abstracta es ella misma, esa relación que retorna para dentro de 

sí a partir de otro; ella está, a través de eso, determinada en sí misma; mas su 

determinación es constitución, la cual, como tal, es, ella misma, determinación, 

y, como relacionar como el otro, no para el ser otro y está sustraída de 

alteración37. 

 

La propiedad es apenas una superficie en la que se realiza el ser de la cosa, 

mas ella no desparece en ese devenir. Las propiedades de la cosa no son el mero resultado 

de la relación de externalidad con otra cosa. Por el contrario, son al mismo tiempo sus 

propias determinaciones. Por lo que esta puede ser entendida de una forma, lo que permite 

su definición en cuanto cosa. Hegel insiste en no situar la cosa en sí como una 

sustancialidad sino, como una situación que se mueve en el espacio de determinación de 

la cosa: “(…) ella no es una base sin determinación situada más allá de su existencia 

externa, pero si está presente dentro de sus propiedades como fundamento”38. 

Es interesante como el desdoblar de la cosa describe una pauta procesual de 

necesidad auto-sustentada que puede ser identificada en la descripción de Marx sobre la 

producción de mercancías. La Teoría del Aparecimiento no se detiene en este recorte 

 
36   Ibidem.p.142.   
37   Ibidem.p.143.   
38   Ibidem.p.143.   



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

65 

seleccionado. No obstante en él pueden identificarse elementos que aportan a una 

valoración del método usado por Marx. Como hemos evidenciado en Hegel la crítica a la 

apariencia y la posibilidad del pensamiento de acceder a la esencia de la realidad, se 

sustentan en una sólida estructura reflexiva. Esto es, la relacionalidad y auto-subsistencia 

genética al interior de las categorías, rechaza cualquier sistema formal que viene a 

intervenir la necesidad lógica del movimiento que el pensamiento debe describir.  

Esta es la revolución que el joven Marx reconoce en Hegel39. Como hemos 

señalado esta se constituye en base del cambio superador que el tratamiento del 

Fetichismo tiene en la redacción del Capital frente a los primeros abordajes del fenómeno 

por Marx. A continuación, nos centraremos en demostrar los nexos de la crítica de Marx 

al carácter fetichista de la mercancía con la lógica expuesta por Hegel en la Teoría del 

Aparecimiento. Valoraremos el desarrollo de las categorías propias de la producción de 

mercancía a las que somete a una reflexión que permite distinguir un método de análisis 

de herencia hegeliana. Al contrario de enfocarnos en el Epígrafe 4 del Capítulo 1, del 

Libro Primero, donde Marx expone la esencialidad del fetichismo como fenómeno.  

 

Aparecimiento y Fetichismo como crítica de la apariencia. 

En el estudio del proceso de producción de la mercancía y su carácter 

fetichista, Marx sigue la lógica hegeliana de diferencia entre la esencia y la existencia. 

En el sentido de que el conjunto de determinaciones esenciales de la cosa puede ser 

abstraída para ser esencia puesta (conocida). El estudio del Capital enuncia la herencia 

en Marx de la Lógica de la Doctrina de la Esencia de Hegel. En tanto la compresión 

hegeliana de la existencia, como esencia puesta, no inmanente sino, resultado de la 

reflexión, es básica para su crítica de la visión iusnatural de las categorías de la Economía 

Política40. Donde no se impone una formalización externa a la realidad sino, que su 

reflexión se desarrolla a través de una necesidad lógica que se evidencia en la exposición 

genética de las categorías. Esta exposición es movida por una formulación que expone la 

contradicción inherente de cada categoría. Lógica reflexiva que se evidencia en la 

procesualidad dialéctica con la cual Marx explica el proceso de producción de la 

 
39   MARX, Karl. Manuscritos económicos filosófico. Edições 70. Lisboa, 1968. p.103. 
40   MOSELEY, Fred; SMITH, Tony (Orgs.). Marx’s Capital and Hegel’s Logic:a reexamination. Leiden; 

Boston: Brill, 2014. p.218. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

66 

mercancía como cosa que es en primer lugar una cosa ante una reflexión exterior. En la 

exposición del proceso de producción de la mercancía inicia Marx:  

 

Nuestra investigación, por consiguiente, se inicia con el análisis de la 

mercancía. La mercancía es, en primer lugar, un objeto exterior, una cosa que 

merced a sus propiedades satisface necesidades humanas del tipo que fueran41. 

 

 La mercancía en cuanto cosa material con propiedades tiene su fundamento 

en la satisfacción de la necesidad. Sin embargo luego apunta Marx que esta es solo una 

determinación simple pues nada nos dice de las condiciones en las cuales ella realiza esa 

satisfacción. En el caso de la producción se trata del sujeto que produce, el trabajo, la 

naturaleza y el instrumento de trabajo, así como el trabajo acumulado. Este nivel abstracto 

no es el histórico real. Lo cual no quiere decir que sea irreal sino, que su esencia es puesta, 

en este caso es un fenómeno, existencia de la cual la esencia se encuentra a un nivel más 

profundo de determinaciones. Objetivo para el cual Marx parte de criticar este carácter 

de realidad puesta de la mercancía:   

 

Toda cosa útil, como el hierro, el papel, etc., ha de considerarse desde un punto 

de vista doble: según su cualidad y con arreglo a su cantidad. Cada una de esas 

cosas es un conjunto de muchas propiedades y puede, por ende, ser útil en 

diversos aspectos. La utilidad de una cosa hace de ella un valor de uso. Pero 

esa utilidad no flota por los aires. Está condicionada por las propiedades del 

cuerpo de la mercancía, y no existe al margen de ellas. El cuerpo mismo de la 

mercancía, tal como el hierro, trigo, diamante, etc., es pues un valor de uso o 

un bien42. 

 

Por ello ante el poner inmediato Marx advierte que la necesidad no puede ser 

la esencia de la mercancía como cosa. Pues consiste en una negatividad exterior resultado 

de la reflexión subjetiva. El proceso de realización de la mercancía como satisfactor no 

está determinado. Es indispensable que la inmediatidad de la mercancía sea determinada. 

En la línea de Hegel el saber debe asumir su falencia, en cuanto el conocimiento de lo 

inmediato no puede ser asumido como esencia de la existencia. Esa contradicción nos 

deja ante la necesidad lógica de indagar más allá de esa inmediatidad de la existencia. 

Pues lo inmediato ha negado las mediaciones y las determinaciones. Proceso para el cual 

la reflexión tendría como fin de su suprasumir un resultado que es diferente del saber 

 
41   MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.113. 
42   MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.114. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

67 

positivo de la esencia. Es así que el saber positivo de la esencia volvería a responder por 

la mediación, ir al fondo de la mediación en palabras de Hegel. La mediación y su 

exposición es el momento esencial de lo existente. En Marx esta mediación proviene de 

un proceso de interacción social. 

Continuando la herencia Hegeliana la evaluación de Marx expone este 

proceso como una realidad objetiva. No se trata de que la existencia sea una subjetividad 

de la cosa, ella tiene un existir real. Elemento que distingue el posicionamiento de Marx 

en la redacción del Capital a sus posicionamientos juveniles de análisis del Fetichismo 

religioso43. La mercancía es la existencia y es fundamento de una esencia expuesta. No 

puede ser interpretada fenomenológicamente como representación de una esencia 

substancial que le da contenido y desde ahí la deja sin sustrato de realidad. No es un 

fenómeno ideológico que debe ser contestado con una búsqueda de la esencia natural del 

trabajo. Por el contrario, es resultado de una praxis social. Su ontológica implica esta 

relación esencial donde la esencia de su fundamento fue suprasumido en una reflexión. 

Por tanto, hay una necesidad reflexiva de exponer la esencia de la mercancía 

como cosa que no se agota en su apariencia como satisfactor de necesidades. Esto es, en 

lógica hegeliana, exponer la distinción entre la cosa de la existencia y el ser que tiene 

dentro de si sus mediaciones. Marx evalúa como la mercancía, en cuanto valor de uso que 

satisface necesidades, se externaliza como valor de cambio. Dupla relacionalidad que 

expondrá las contradicciones de esta esencia puesta. Así establece la relación entre el 

valor de uso como negado y el valor de cambio como existente, externalidad de la esencia. 

En ello se encuentra también la visión hegeliana, anti-substancial y anti-predicativa de la 

compresión de este proceso.  Marx expone: 

 

Este carácter suyo no depende de que la apropiación de sus propiedades útiles 

cueste al hombre mucho o poco trabajo. (...) Los valores de uso constituyen el 

contenido material de la riqueza, sea cual fuere la forma social de ésta. En la 

forma de sociedad que hemos de examinar, son a la vez los portadores 

materiales del valor de cambio44. 

 

El valor de uso no expone todas las determinaciones y se encuentra negado 

en la forma existente de la mercancía, valor de cambio. La mercancía es una cosa, como 

 
43   HENRICH, Michael. Crítica de la economia política. Una introducción a El Capital de Marx. Escolar 

y Mayo editores. 2008.p.86.   
44   MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.114. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

68 

negación en sí misma. Ella es una determinación inmediata de un grupo de relaciones. Es 

parte de un ser general que no ha sido expuesto desde su inmediatidad. Al decir de Hegel, 

como resultado de la reflexión de su mediación en ella misma, es solo el uno de un algo 

general. La mercancía es un existente en el que lo que existe es diferente de lo que es. El 

valor de cambio es la existencia externa de la mercancía. Como coloca Marx: 

 

(…) Sin embargo el valor de cambio no puede ser mas que el modo de 

expresión, la “forma de manifestación” [Erscheinungsfrom] de un contenido 

que de él puede ser distinguido45.  

 

Sin embargo, habría que determinar las múltiples determinaciones inmediatas 

de esta cosa. La cosa mercancía debe atravesar las determinaciones exteriores para 

mostrar, en el mismo curso reflexivo hegeliano, la diferencia entre lo esencial y lo 

inesencial. Marx valora la fragilidad de valorar la mercancía desde la multiplicidad 

exterior de los valores de cambio. La multiplicidad de características del objeto, así como 

del trabajo que la crea, harían inviable la realización de la mercancía que solo se realiza 

en el intercambio. En este caso no por una regla de formalización externa, propia de la 

economía política; sino porque si distinguidas por la multiplicidad concreta de los valores 

de uso o la abstracción de los valores de cambios, las mercancías no se realizarían en el 

proceso de cambio a partir de ser singularidades.  

Se observa la necesidad reflexiva de identificar aquella propiedad que hace 

explícita la esencia de la cosa. Como condición de determinación entre la externalidad de 

la cosa mercancía con otras y consigo misma. Marx la fundamenta en el trabajo humano 

indeferenciado (abstracto), que está negado en la externalidad de la mercancía como 

valor de cambio:  

 

Examinemos ahora el residuo de los productos del trabajo. Nada ha quedado 

de ellos salvo una misma objetividad espectral, una mera gelatina de trabajo 

humano indiferenciado, esto es, de gasto de fuerza de trabajo humana sin 

consideración a la forma en que se gastó la misma. Esas cosas tan sólo nos 

hacen presente que en su producción se empleó fuerza humana de trabajo, se 

acumuló trabajo humano. En cuanto cristalizaciones de esa sustancia social 

común a ellas, son valores46.  

 

 

 
45   Ibidem.p.115. 
46   MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.116. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

69 

Es interesante como el desdoblar de la cosa, describe una pauta procesual de 

necesidad auto sustentada, que puede ser identificada en la descripción de Marx sobre la 

producción de mercancías. Las mercancías a través de su existencia entran en el mercado 

para ser intercambiadas y alteradas conforme su valor. Pero el proceso de aparecimiento 

de su esencia como negación de sí misma no es solo un momento de reflexión exterior, 

sino que se desarrolla a lo largo de su determinación47. Esta propiedad que permite el 

advenimiento de la esencia en la diversidad exterior de la cosa mercancía es el trabajo 

humano: 

 

A primera vista, una mercancía parece ser una cosa trivial, de comprensión 

inmediata. Su análisis demuestra que es un objeto endemoniado, rico en 

sutilezas metafísicas y reticencias teológicas. En cuanto valor de uso, nada de 

misterioso se oculta en ella, ya la consideremos desde el punto de vista de que 

merced a sus propiedades satisface necesidades humanas, o de que no adquiere 

esas propiedades sino en cuanto producto del trabajo humano. (...) El carácter 

místico de la mercancía no deriva, por tanto, de su valor de uso. Tampoco 

proviene del contenido de las determinaciones de valor. En primer término, 

porque por diferentes que sean los trabajos útiles o actividades productivas, 

constituye una verdad, desde el punto de vista fisiológico, que se trata de 

fricciones del organismo humano, y que todas esas funciones, sean cuales 

fueren su contenido y su forma, son en esencia gasto de cerebro, nervio, 

músculo, órgano sensorio, etc., humanos48.   

 

 

Es este descubrimiento, que contesta las formulaciones clásicas de la 

Economía Política, el que da base a la formulación del Fetichismo como fenómeno de 

negación del trabajo y la relacionalidad humana. Marx lo sitúa como ley de la negación 

del trabajo vivo. Es decir, no se agota aquí la exposición del fenómeno: 

 

Lo misterioso de la forma mercantil consiste sencillamente, pues, en que la 

misma refleja ante los hombres el carácter social de su propio trabajo como 

caracteres objetivos inherentes a los productos del trabajo, como propiedades 

sociales naturales de dichas cosas, y, por ende, en que también refleja la 

relación social que media entre los productores y el trabajo global, como una 

relación social entre los objetos, existente al margen de los productores49. 

 

 

Arribar a dicha conclusión será el resultado de someter a análisis reflexivo y 

dialectico el trabajo como propiedad. No obstante, este estudio nos ha permitido 

evidenciar que su exposición y crítica, es el resultado de una procesualidad reflexiva de 

crítica de las categorías y su apariencia, de herencia hegeliana. Al igual que en Doctrina 

 
47   HARVEY, David. Para entender O Capital. São Paolo: Boitempo, 2013. p.47. 
48   MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.146. 
49   MARX, K. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013.p.156. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

70 

de la Esencia esta propiedad será también llevada a sus últimas consecuencias 

continuando su determinación50. No obstante, al objetivo de este análisis nos muestra que 

el Fetichismo, en la redacción del Capital no es solo una exposición fenoménica sino, un 

método de crítica progresiva de los procesos y categorías.  

 

Consideraciones finales. 

El presente trabajo nos ha permitido evaluar el carácter central del Fetichismo 

en la crítica de Marx al Capital. Este se desdobla como proceso de producción de 

subjetividad, regla social de ocultamiento de las relaciones sociales de producción de la 

vida. Su crítica en la redacción final del Capital asume el fetichismo no como falsedad 

idolátrica sino como proceso ontológico de negación del otro y su antagonismo.  

Al mismo tiempo en el presente se articuló una búsqueda de los elementos 

analíticos que la Teoría del Aparecimiento de Hegel aporta a una crítica de la apariencia. 

En ella se percibe una lógica reflexiva basada en una necesidad lógica auto-subsistente. 

La misma supone un análisis crítico de las categorías a partir de su desarrollo genético 

movidas por la contradicción que le es propia. Ello deslinda cualquier reducción de lo 

real a un formalismo lógico. Por el contrario, supone la producción de un pensamiento 

que al tiempo que se piensa a sí mismo, piensa la realidad.  

Análisis a partir del cual evidenciamos la presencia de esta herencia lógica en 

la exposición de Marx del proceso de producción de la mercancía. Este aplica una lógica 

reflexiva al proceso de producción de la mercancía. Sin su comprensión el Fetichismo 

queda reducido a una explicitación fenomenológica de un proceso capitalista. En sentido 

contrario hemos valorado como evidenciando la herencia hegeliana, puede valorarse este 

como método de crítica de la apariencia. El mismo permite su desarrollo como medio de 

reflexión crítica tanto del propio pensamiento como de los procesos de negación subjetiva 

propia de la reproducción del capital. Al mismo tiempo supone una lógica reflexiva 

aplicable, en su dimensión crítica, a los procesos de producción de subjetividad. Con ello 

aportaría a una crítica de los determinismos económico-productivos de una parte de la 

tradición marxista y del modelo neoliberal dominante.  

 

 
50   MOSELEY, Fred; SMITH, Tony (Orgs.). Marx’s Capital and Hegel’s Logica reexamination. Leiden; 

Boston: Brill, 2014. p.224. 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

71 

Bibliografía. 

ADORNO, Theodor W. Theodor W. Adorno sobre Marx y los conceptos fundamentales 

de la teoría sociológica. A partir de los apuntes del seminario del semestre de verano de 

1962. Constelaciones. Revista de Teoría Crítica, 2017, vol. 8, no 8-9, p. 419-430. 

 

ADORNO, Theodor W.  Sobre Marx y los conceptos fundamentales de la teoría 

sociológica. A partir de los apuntes del seminario del semestre de verano de 1962. En: 

HANS-GEORG BACKHAUS en un apéndice a su obra Dia-lektik der Wertform. 

Untersuchungen zur marxschen Ökonomiekritik. 2ª ed., Freiburg i.Br.: çaira, 2011. 

 

ALTHUSSER, Louis. Lire le Capital. Quadrige, Paris,1996. 

 

ARTHUR, Christopher. La Lógica de Hegel y El Capital de Marx. Fred Moseley Editor 

Marx´s Method in Capital, Humanities Press: New jersey. USA, 1993. 

 

BACKHAUS, H. -G. On the Dialectics of the Value-Form. Thesis Eleven.1980. 

 

BAVARESCO, Agemir; LARA, Eduardo Garcia. Sistema e silogismo em O 

Capital. Veritas (Porto Alegre), 2017, vol. 62, no 1, p. 187-202. 

 

BELLOFIORE Riccardo; REDOLFI RIVA Tommaso. The Neue Marx-Lektüre Putting 

the critique of political economy back into the critique of society. Radical Philosophy. 

jan/ feb 2015.  

 

DUSSEL, Enrique. La producción teórica de Marx. Un comentario a los Gundrisse. 

2da. Ed. Siglo XXI Editores. 1991. 

 

________. Las Metáforas Teológicas en Marx. Editorial Verbo Divino. Navarra, 1993. 

 

HARVEY, David. Para entender O Capital. São Paolo: Boitempo, 2013. 

 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich. Ciencia Da Lógica: 2. A Doutrina da Essencia. Trad. 

Cristhian G. Iber; Federico Orsini. Petropolis, Rj: Vozes; Bragança Paulista: Editora 

Universitária São Francisco, 2017. 

 

HENRICH, Michael. Crítica de la economia política. Una introducción a El Capital de 

Marx. Escolar y Mayo editores. 2008. 

 

HINKELAMMERT, Franz J. Hacia una crítica de la razón mítica. El laberinto de la 

modernidad. Materiales para la discusión. San José: Arlekin, 2007. 

 

IBER, Christian. Elementos da Teoria Marxiana do Capitalismo: um comentario sobre 

o livro I de O Capital de Karl Marx. Porto Alegre, RS: Editora Fi; EdiPUCRS, 2013. 

 

________. Fundamento, condição e existência. Inédito. POA, 2019. 

 

________. A passagem para a 2ª seção da lógica da essência: o aparecimento. Inédito. 

POA, 2019. 

 



__APARECIMIENTO Y FETICHISMO: LA CIENCIA DE LA LÓGICA EN LA… 
Oscar Pérez Portales/ Agemir Bavaresco 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 51 - 72 

 

72 

KOHAN, Néstor; GOPEGUI, Belén. Nuestro Marx. La Oveja Roja, 2013. 

 

MARX, Karl. Manuscritos económicos filosófico. Edições 70. Lisboa, 1968.  

 

________. Elementos fundamentales para la crítica de la economía política. Borrador 

1857-1858. 15ª Ed. Madrid: Siglo XXI. 1987.  

 

________. O capital: crítica da economía política. São Paolo: Boitempo. 2013. 

 

MOSELEY, Fred; SMITH, Tony (Orgs.). Marx’s Capital and Hegel’s Logic: a re-

examination. Leiden; Boston: Brill, 2014.   

 

ORSINI, Federico. A teoría do aparecimento na Lógica de Hegel. POA, 2019. 

 

RAMAS San Miguel, Clara. Tesis Doctoral. Hacia una teoria de la apariencia: 

fetichismo y mistificación en la crítica de la economía política de Marx. Madrid, 2015.  

 

________. Sobre fetichismo y mistificación como formas de apariencia. Una lectura de 

la crítica de la economía política de Marx.  Eu-topías: revista de interculturalidad, 

comunicación y estudios europeos, ISSN 2174-8454, Nº. 11, 2016.  

about:blank
about:blank
about:blank


 

 

73 

CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE 

TRABALHO E DE VALORIZAÇÃO DO VALOR COM BASE EM MARX 

 

Maria Artemis Ribeiro Martins1 

Eduardo Ferreira Chagas2 

 

Resumo: 

Este artigo apresenta considerações gerais acerca da questão da tecnologia em Marx, bem como o papel 

que ela exerce no processo de trabalho e no processo de valorização do valor. Trata-se de uma 

investigação teórica e bibliográfica, desenvolvida sobre as produções e a dialética marxianas. 

Consideramos, a partir das elaborações realizadas, que, no capitalismo, a tecnologia está diretamente 

relacionada à divisão social do trabalho; que ela contribui para a fragmentação da autoatividade humana e 

para a separação entre trabalho manual e intelectual, submetendo as capacidades físicas e intelectuais aos 

interesses do capital. Essa separação resulta no domínio técnico como fator predominante de acesso e 

apreensão da população trabalhadora, possibilitando a exploração do trabalho e, por conseguinte, o 

crescimento do excedente da produção – a acumulação do capital. 

 

Palavras-chave: Capital. Tecnologia; Processo de Trabalho; Valorização do Valor. 

 

CONSIDERATIONS ON TECHNOLOGY IN THE WORK PROCESS AND 

VALORIZATION OF VALUE 

 
 
Abstract: 

 

This article presents general considerations about the question of technology in Marx, as well as the role 

it plays in the work process and the process of valorization of value. It is a theoretical and bibliographical 

investigation, developed on the Marxian productions and dialectic. We consider, from the elaborations 

carried out, that, in capitalism, technology is directly related to the social division of labor; that it 

contributes to the fragmentation of human self-activity and the separation between manual and 

intellectual work, subjecting physical and intellectual capacities to the interests of capital. This separation 

 
1  Mestra e Doutora em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Ceará (PPGE/UFC) e Pedagoga (UECE). Pesquisadora do Grupo de Estudos Marxistas 

(GEM/UFC/CNPq). Pesquisadora do Centro de Estudos Políticos e Sociais 

(CENTELHA/IFCE/CNPq). Professora de Fundamentos de Educação do Instituto Federal de 

Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará. Email: artemismartins@yahoo.com.br. 
2   Graduado em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará (UECE, 1989), Mestrado em Filosofia 

pela Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas (FAFICH) da Universidade Federal de Minas Gerais 

(UFMG, 1993), Doutorado em Filosofia pela Universität von Kassel (KASSEL, ALEMANHA, 2002) 

e Pós-Doutorado em Filosofia pela Universität Münster (Alemanha) (2018-2019). É Professor efetivo 

(Associado) do Curso de Filosofia e do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal do Ceará (UFC) e Professor Colaborador do Programa de Pós-Graduação em Educação 

Brasileira da FACED - UFC. Coordenador do Grupo de Estudos Marxistas – GEM –, vinculado ao 

Eixo Marxismo, Teoria Crítica e Filosofia da Educação, e ao Programa de Pós-Graduação em 

Educação Brasileira da FACED- UFC. Atualmente, é Pesquisador Bolsista de Produtividade do 

CNPQ, é membro da Internationale Gesellschaft der Feuerbach-Forscher (Sociedade Internacional 

Feuerbach) e dedica suas pesquisas ao estudo da Filosofia Política, da Filosofia de Hegel, do 

Idealismo Alemão e de seus críticos Feuerbach, Marx, Adorno e Habermas. E-mail: 

ef.chagas@uol.com.br. Academia.edu: https://ufc.academia.edu/EduardoFChagas. Homepage: 

www.efchagas.wordpress.com Editor da Revista Dialectus (http://periodicos.ufc.br/dialectus) 

(http://www.revistadialectus.ufc.br/index.php/RevistaDialectus/about/editorialPolicies#sectionPolicies

). C.V (Lattes): http://lattes.cnpq.br/2479899457642563. (http://buscatextual. 

cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4794196Y0). ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1957-

6117. Canal Eduardo Chagas no YouTube 

https://www.youtube.com/channel/UCx4G8MH51hFuGYvoBguhHbQ. 

http://buscatextual/


__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

74 

results in the technical domain as the predominant factor of access and apprehension of the working 

population, enabling the work exploitation and, therefore, the growth of the production surplus - the 

accumulation of capital. 

 

Keywords: Capital. Technology. Work process. Valorization of value. 

 

Introdução 

 

A produção capitalista, como uma relação social historicamente 

determinada, abrangente, mas não absoluta, tem o trabalho como germe do seu processo 

de desenvolvimento. Não obstante, para se desenvolver, o capital necessita de dois 

atores sociais a partir dos quais sua reprodução ampliada se concretiza: o primeiro, o 

capitalista, que personifica os meios de produção e de subsistência. O segundo, o 

trabalhador livre e despossuído de ambas as coisas3. Mas para que a existência desses 

sujeitos se consolidasse historicamente como um processo hegemônico, foi necessária a 

dissolução das relações que possibilitavam aos trabalhadores atuarem como dirigentes 

do seu processo de trabalho4. Entre elas, a desvinculação com a terra. Dissipou-se a 

unidade natural do trabalho com seus pressupostos objetivos, do indivíduo como 

“senhor das condições de sua realidade”, como proprietários comuns que estabeleciam 

uma relação natural com a produção material da vida5. 

O capital também dissolveu as relações em que os trabalhadores eram 

proprietários dos instrumentos de seu trabalho. Aqui, podemos incluir como 

instrumentos certas habilidades e conhecimentos especializados, uma vez que o saber, o 

domínio da técnica, também possibilita a renovação do processo produtivo6. Ou seja, foi 

suprimido um conjunto de relações em que os saberes referentes à produção eram 

coletivizados entre os produtores. Destituiu-se, por conseguinte, os contextos em que 

esses produtores eram possuidores dos meios de subsistência fundamentais à sua 

manutenção durante o processo produtivo. Por fim, foram superadas, ainda que 

desigualmente, as relações que faziam dos trabalhadores partes objetiva da produção 

(como o trabalho escravo e servil)7. Tal superação tem a ver com o fato de que, no 

capitalismo, é o trabalho assalariado o elemento sine qua non da produção e valorização 

 
3    MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 786. 
4    Ibidem, p. 831. 
5   MARX, Karl. Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857-1858: esboços da crítica da economia 

política. São Paulo: Boitempo, 2011, p. 388. 
6    Ibidem, p. 491. 
7    Ibidem, p. 490. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

75 

do valor. Apesar de que o trabalho, obviamente, não existe fora e nem apartado da 

existência de quem o realiza, destacamos que o capital explora e se apropria do trabalho 

produtivo, da capacidade de trabalho e não, diretamente, dos seus produtores8. O 

trabalhador livre e despossuído de qualquer propriedade, dos meios de produção e de 

subsistência, é obrigado a vender sua capacidade (força) de trabalho no mercado de 

capitalistas. Acrescentamos, destarte, que essa nova condição da população 

trabalhadora, combinada à destruição das formas de produção mais arcaicas, pré-

capitalistas, foi, ao mesmo tempo, pressuposto e produto da relação social que então se 

tornava hegemônica. Para tal, a ação dos capitais individuais concorrendo entre si no 

mercado9, o poder político dos capitalistas pela via do Estado e o ordenamento 

jurídico10 cumpriram papéis fundamentais. 

Para operar as transformações que estão sempre direcionadas ao seu 

impulso por autovalorização, o capital lança mão de sua potência abrangente. Assim, ele 

alia a tendência ao aumento de sua composição orgânica ao desenvolvimento das forças 

produtivas, como a tecnologia, a fim de efetivar o objetivo da reprodução capitalista – 

que é a valorização do valor. No capitalismo, a tecnologia, e, por conseguinte, o 

domínio da técnica, têm como horizonte atender a este objetivo do capital, a 

acumulação, ou seja, valorizar valor, em detrimento de respostas às necessidades sociais 

gerais que são, em sua grande maioria, da população trabalhadora. Sobre essas questões 

e demais relacionadas discorreremos a seguir. 

 

1 - A Tecnologia sob o Prisma do Materialismo Histórico-Dialético 

 

O tema da tecnologia, embora de grande relevância e o papel que ela 

cumpre como catalisadora da reprodução capitalista, não aparece de modo sistemático, 

conciso e acabado nos escritos de Marx, mesmo na densa elaboração de sua crítica da 

economia política. Contudo, a partir de um exercício de imersão nas ideias do autor, é 

possível identificar a questão da tecnologia perpassando o conjunto de sua obra. Desta 

maneira, entendemos que, em Marx, ela ocorre como uma combinação entre o 

 
8    Ibidem, p. 494. 
9    MARX, Karl. Op. cit., p. 832. 
10  No capítulo 24 do Livro primeiro d’O Capital, Marx expõe diversas aplicações de legislações pelo 

Estado a fim de favorecer a expropriação violenta da terra, de propriedades, bem como a 

criminalização da pobreza e da organização de trabalhadores. Além disso, revela-se também o papel 

do Estado na criação e ampliação do sistema da dívida pública e internacional de crédito. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

76 

desenvolvimento histórico11, o conhecimento científico12 e o domínio técnico13, uma 

vez que essa temática está sempre presente como um fator simultâneo e inerente às 

transformações sociais. 

Do ponto de vista do desenvolvimento histórico, este diz respeito à 

totalidade que envolve a vida social: o modo de produção vigente, a política, a ideologia 

e a cultura em geral. O conhecimento científico se refere à racionalidade, ao conjunto de 

saberes historicamente produzidos e acumulados, verificáveis e sistematizados. Por fim, 

o domínio técnico compreende o conjunto de informações e procedimentos para a 

execução e a gestão do processo de trabalho. Assim, conforme as proposições do autor, 

a tecnologia é parte do processo de trabalho e da acumulação do capital, da contradição 

entre capital e trabalho, ou seja, um elemento constitutivo do modo de produção 

capitalista. Portanto, compreendemos que, em Marx, o desenvolvimento tecnológico 

está diretamente ligado ao desenvolvimento da sociabilidade, em nosso caso, burguesa, 

isto é, da sociedade capitalista14. 

Por esse viés, verificamos que, em Marx, a tecnologia consiste em um 

produto histórico, situada sempre dentro de um determinado modo de produção e na 

dinâmica social. Tal como “quando se fala de produção, sempre se está falando em um 

determinado estágio do desenvolvimento social – da produção de indivíduos sociais”15, 

assim ocorre à tecnologia. Demarcar esse aspecto é essencial, haja vista a massificação 

e as narrativas que rodeiam essa temática, como o falseamento por uma suposta 

neutralidade política da tecnologia, bem como sua autonomia diante dos interesses 

econômicos. Marx, ao enfatizar que “fome é fome, mas a fome que se sacia com carne 

cozida, comida com garfo e faca, é uma fome diversa da fome que devora carne crua 

com mão unha e dente”16, deixou pistas sobre como os aportes científicos, as práticas 

 
11  O termo “desenvolvimento histórico”, utilizado no decorrer deste trabalho, refere-se às transformações 

e aspectos relacionados ao contexto social, à política e à economia, portanto, às relações de produção 

vigentes. 
12  Apenas para subsidiar esta exposição, fazemos o recorte do conhecimento científico como referência à 

produção teórica em geral, nas diversas áreas do conhecimento que envolvem a natureza e a 

sociedade. Ressaltamos que, na perspectiva dialética e da qual buscamos aporte, tal separação não 

ocorre na realidade do tecido social. 
13  Por técnica entendemos a tecnologia objetivada, ou seja, atos e ações produtivas – o produtivo aqui 

não considera as determinações do modo de produção capitalista, mas a produção de valores de uso 

em geral. O domínio técnico, inferimos, revela o grau da apropriação tecnológica de certos grupos 

sociais. Ambos estão dialeticamente relacionados ao desenvolvimento histórico e ao conhecimento 

científico. 
14  MARX, Karl. Grundrisse. São Paulo: Boitempo, 2011, p. 583. 
15  Ibidem, p. 41. 
16  Ibidem, p. 47. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

77 

sociais e os procedimentos técnicos designados para uma determinada ação, ou seja, as 

tecnologias, são importantes sinalizadores e revelam as características do grau de 

desenvolvimento de uma dada sociedade e as relações de poder que a permeiam, ou 

seja, da dinâmica da luta de classes. 

 

Por isso, a dimensão quantitativa e a eficácia (intensidade) com que o capital 

está desenvolvido com o capital fixo indica o grau em que o capital está 

desenvolvido como capital, como o poder sobre o trabalho vivo, e em que 

submeteu a si o processo de produção como um todo. Inclusive no sentido de 

que o capital fixo expressa a acumulação das forças produtivas objetivadas e 

igualmente do trabalho objetivado17. 

 

Pensada como tal, a tecnologia não deve ser, então, compreendida em si 

mesma, sob recortes e experiências pontuais, mas na complexa trama do processo em 

que ela é produzida. Assim como ocorre às diversas esferas da vida, a produção 

tecnológica está circunscrita no plano do real, em suas possibilidades históricas e no 

contexto geopolítico, ou seja, mediada por fatores da realidade social. Deste modo, se 

entendemos a tecnologia como resultado histórico de um processo de produção, 

consideramos o fato de que ela contém em seu corpo componentes que tornam possível 

reconstituir os meios com os quais foi produzida e as condições sociais desses meios, 

decompondo-a até alcançarmos a origem desse processo. Esse movimento de 

decomposição e reconstituição do objeto aponta não apenas tais meios, as matérias-

primas a partir das quais ele foi constituído, mas também revela como se articulam às 

características culturais, políticas e econômicas da vida social. A tecnologia aparece, 

sob essa ótica, como uma resposta teórico-prática, historicamente viável, direcionada 

aos dilemas que se apresentam na realidade imediata e previsível. Até mesmo os acasos 

da produção tecnocientífica, que não correspondem ao grosso da sua produção, só 

ganham expressão na medida em que as condições objetivas e subjetivas em que 

ocorrem estão desenvolvidas, suficientemente, para atribuir-lhes significado e 

funcionalidade – nos moldes da economia política, valor de uso e valor. 

 

Sob esse aspecto, a apropriação do trabalho pelo capital também adquire na 

maquinaria uma realidade imediata: por um lado, é a análise originada 

diretamente da ciência e a aplicação de leis mecânicas e químicas que 

possibilitam à máquina executar o mesmo trabalho anteriormente executado 

por um trabalhador. Contudo, o desenvolvimento da maquinaria por essa via 

só ocorre quando a grande indústria já atingiu um estágio mais elevado e o 

 
17  Ibidem, p. 583. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

78 

conjunto das ciências já se encontra cativo a serviço do papel capital; por 

outro lado, a própria maquinaria existente já proporciona elevados recursos. 

A invenção torna-se então um negócio e a aplicação da ciência à própria 

produção imediata, um critério que determina e solicita18.  

 

O capital – como relação social – tem a tendência a abranger todas as 

esferas da produção material da vida. Evidentemente, isso inclui a tecnologia. Sob a 

lupa do materialismo histórico-dialético, a tecnologia consiste num campo 

sistematizado do desenvolvimento histórico, do conhecimento científico e do domínio 

técnico; ela é determinada pelas condições materiais – o que inclui a forma como se dá a 

distribuição do capital no conjunto da sociedade19. Isso lhe confere certa especificidade 

em meio à generalidade. Contudo, a natureza particular da tecnologia no contexto do 

modo de produção capitalista não subtrai seu caráter universal, pois o desenvolvimento 

das ferramentas de trabalho, dos procedimentos e das técnicas para sua execução, são 

fatores intrínsecos ao próprio desenvolvimento da humanidade, portanto, expressa o 

grau de desenvolvimento da sociedade. Identificar as mediações que perpassam o 

desenvolvimento tecnológico em cada sociedade nos permite concluir que a tecnologia, 

em sua plenitude, não é produzível sob quaisquer condições. A universalidade da 

tecnologia não pode ser concebida numa dimensão exclusivamente formal, abstrata, mas 

em sua efetividade, pela concretização na realidade que, como apontamos acima, é 

multideterminada. As especificidades da formação social de cada país, a maneira como 

essas sociedades se interconectam – em virtude da tendência totalizante e globalizadora 

do capital –, a forma como o capital está distribuído socialmente, são fatores que fazem 

da tecnologia uma ferramenta, uma determinação, universal. E à medida em que esses 

fatores se combinam de modo desigual, também é desigual o desenvolvimento 

tecnológico. 

 

O mesmo interesse que, na metrópole, leva o sicofanta do capital, o 

economista político, a tratar teoricamente o modo de produção capitalista 

com base em seu oposto, leva-o aqui to make a clean breast of it [a falar 

sinceramente] e a proclamar em alto e bom om a antítese entre os dois modos 

de produção. Para tanto, ele demonstra como o desenvolvimento da força 

produtiva social do trabalho, a cooperação, a divisão do trabalho, a aplicação 

da maquinaria em larga escala etc. são impossíveis sem a expropriação dos 

 
18   Ibidem, p. 587. 
19  ENGELS, Friedrich. Anti-Dühring: a revolução da ciência segundo o senhor Eugen Dühring. São 

Paulo: Boitempo, 2015, p. 178-179. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

79 

trabalhadores e a correspondente metamorfose de seus meios de produção em 

capital20. 

 

A tecnologia como resultado da produção material da vida, portanto, síntese 

entre o particular e a totalidade, produto do desenvolvimento histórico da humanidade e 

das contradições que envolvem esse processo, apresenta um duplo aspecto. O primeiro, 

como uma categoria genérica, como um complexo dinâmico e multideterminado, uma 

série infinita21 de apreensões sobre os diversos campos do conhecimento e da vida 

social – que combinam as leis naturais e os dilemas da realidade. Tal complexo tem 

como finalidade mediar a ação humana sobre a natureza e a sociedade, ou seja, subsidiar 

o ato produtivo22, conferir ao trabalho e às transformações que dele derivam uma 

racionalidade. Nesse sentido, a tecnologia corresponde a um conjunto de elaborações 

teóricas e operações técnicas que, necessariamente, determinam as relações sociais de 

produção, as diversas esferas da vida, ao mesmo tempo que por elas é determinado. A 

cada período, é enriquecida e se complexifica, incorporando novos saberes e as 

demandas de uma época à produção tecnológica e ao domínio técnico acumulados. Sob 

essa perspectiva, a tecnologia expressa seu caráter de universalidade histórico-natural e 

mediadora da autoatividade humana. 

 

Essa concepção mostra que a história não termina por dissolver-se, (...), mas 

que em cada um dos seus estágios encontra-se um resultado material, uma 

soma de forças de produção, uma relação historicamente estabelecida com a 

natureza e que os indivíduos estabelecem uns com os outros; relação que 

cada geração recebe da geração passada, uma massa de forças produtivas, 

capitais e circunstâncias que, embora seja, por um lado, modificada pela nova 

geração, por outro prescreve a esta última suas próprias condições de vida e 

lhe confere um desenvolvimento determinado23. 

 

Não obstante seu caráter universal, o capital nega essa generalidade da 

tecnologia quando a torna um mecanismo de dominação e de realização dos interesses 

das elites políticas e econômicas, perpetuando a exploração do trabalho e a opressão da 

maioria da população. Partindo da premissa de que ela é uma combinação entre o 

desenvolvimento histórico, o conhecimento científico e o domínio técnico, ou seja, um 

 
20   MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 835-836. 
21   ENGELS, Friedrich. Op. cit., p. 80. 
22  Ato produtivo deve ser entendido aqui em sua generalidade, independentemente de determinações do 

modo de produção capitalista. Um exercício análogo ao que Marx faz para desenvolver a categoria 

trabalho, inicialmente, de modo abstrato e perpassando diversas formas históricas.  
23   MARX, Karl; ENGELS Friedrich A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007, p. 43. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

80 

produto que expressa as contradições da vida social, a tecnologia é subsumida às 

relações de poder e de dominação. Na afirmativa de Marx sobre que “as ideias da 

classe dominante são, em cada época, as ideias dominantes”24, é possível localizar a 

questão tecnológica a esse campo hegemônico. No caso desta discussão, cujo modelo de 

sociabilidade tomada para análise é a burguesa, podemos concluir que a classe 

dominante de nosso tempo, as elites capitalistas, atua objetiva e subjetivamente para 

negar de maneira sistemática a tecnologia em seu aspecto genérico, como totalidade dos 

construtos históricos, científicos e técnicos, às massas da população que, 

majoritariamente, são compostas pela classe trabalhadora. 

A burguesia atua para cercear a população trabalhadora em direção ao 

desenvolvimento de uma tecnologia que favoreça a perpetuação das condições que 

possibilitem sua posição como classe dominante. À massa de trabalhadores é designado 

o acesso parcial à produção tecnológica que, de modo geral e predominante, fica restrito 

ao domínio da técnica para o fim estrito da reprodução do capital. Contudo, essa 

negação não se dá de maneira aparente, mas, mediada pela política, como um acesso 

abstrato que autoriza formalmente a apropriação tecnológica ao passo que mistifica as 

contradições sociais, ou seja, concede às massas a liberdade para se apropriarem da 

tecnologia, no entanto, sem possibilitar as condições reais para isso. Logo, no 

capitalismo a tecnologia, em seu caráter de universalidade, é asfixiada pelo 

estabelecimento da propriedade privada, pela naturalização da opressão e da exploração 

do trabalho e da desigual distribuição do capital. Não obstante, ela incorpora como parte 

de seu escopo as relações de dominação entre classes e de uma sociedade sobre a 

outra25. 

O duplo aspecto da tecnologia, a perda de seu caráter universal em virtude 

da dominação como fator predominante, reforça a compreensão de que, no capital, ela 

se consolida como um elemento articulado às condições de produção da vida material, 

às possibilidades teóricas e históricas bem determinadas. Essa constatação nos faz crer 

que a universalização da tecnologia não ocorre, portanto, a partir de sua lógica 

intrínseca, por sua potência abrangente em si. E se à maioria da população ela permite o 

domínio técnico, à classe dominante é permitida a apreensão do conjunto de fatores que 

a complexificam: o desenvolvimento histórico e o conhecimento científico – e, 

 
24   Ibidem, p. 47. 
25  MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2010, p. 100. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

81 

evidentemente, a apropriação de seus respectivos produtos. Portanto, para realizá-la 

como uma determinação universal, antes, é preciso criar outro processo de 

universalização que só pode se dar por transformações na esfera política, social e 

econômica. Tal mudança não pode ser concretizada na sociabilidade burguesa, haja 

vista esta ser uma sociedade formal, de abstrações, onde nem o homem e nem as forças 

da natureza são efetivados. Deste modo, tratar a tecnologia no contexto de nosso tempo, 

requer a compreensão de que, predominantemente, ela ocorrerá de modo parcial, 

submetida às determinações da contradição entre capital e trabalho e do processo geral 

da reprodução capitalista. 

 

2 - A Tecnologia e o Domínio da Técnica no Processo de Valorização e de 

Acumulação 

 

O objetivo e o impulso da produção capitalista, como assinalado por Marx, 

é a autovalorização do valor. A partir desse pressuposto, é importante ressaltar alguns 

aspectos do caráter histórico e dialético dessa forma de produção, pois, para efetivar sua 

finalidade, é necessário que a utilização da força de trabalho, que é o tempo gasto do 

próprio trabalho26, transforme valores de uso em valor: ou seja, em produtos trocáveis, 

as mercadorias. A condição do processo de trabalho27, na produção capitalista, que é a 

produção generalizada de mercadorias, é que ele seja, ao mesmo tempo, um processo de 

valorização: “assim como a própria mercadoria é unidade de valor de uso e valor, seu 

processo de produção tem de ser a unidade de processo de trabalho e processo de 

formação de valor”28. Sobre isso, Marx ressalta que, no capitalismo, o processo 

produtivo deve acontecer como unidade entre o processo de trabalho e a formação de 

valor29. Outrossim, dada seu impulso por acumulação desmedida, aos capitalistas 

importa formar não apenas valor de uso, e, sim, mais-valor: “os valores de uso só são 

produzidos porque e na medida em que são o substrato material, os suportes do valor 

 
26   MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 255. 
27  “O processo de trabalho, como expusemos em seus momentos simples e abstratos, é atividade 

orientada a um fim – a produção de valores de uso –, apropriação do elemento natural para a 

satisfação das necessidades humanas, condição universal do metabolismo entre homem e natureza, 

perpétua condição natural da vida humana e, por conseguinte, independente de qualquer forma 

particular de vida, ou melhor, comum a todas as suas formas sociais”. (MARX, Karl. O capital: 

crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 261). 
28   Ibidem, p. 263. 
29   Ibidem, p. 273. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

82 

de troca. (...). não só valor de uso, mas valor, e não só valor, mas também mais-

valor30”. 

O processo de valorização do valor pressupõe um determinado grau de 

desenvolvimento do processo de trabalho, o que também o qualifica como um resultado 

histórico da apreensão da tecnologia o domínio técnico. A ação humana sobre a 

natureza (que não se restringe à alteração imediata dos elementos naturais), gera uma 

relação dialética de transformação entre o homem e o meio. Isso não se dá sempre sob 

as mesmas formas ou a mesma intensidade. À medida em que se modifica e se 

desenvolve a produção capitalista, modifica-se também a tecnologia e o processo de 

trabalho, logo, o processo de valorização do valor. Mas, apesar dessas mudanças, as leis 

da reprodução social do capital permanecem predominantes, portanto, submetem a 

vontade, a finalidade e o modo da atividade humana à lógica da acumulação capitalista 

por meio da exploração do trabalho, do trabalho assalariado31. E, para perpetuar a 

exploração do trabalho e o assalariamento, do desenvolvimento tecnológico, à classe 

trabalhadora, predomina o aspecto do mero domínio da técnica32. 

 As transformações tecnológicas, que estão profundamente interligadas ao 

processo de trabalho (incluindo a intensidade e a forma como a força de trabalho é 

utilizada), pressupõem a transformação, entre outras, dos meios de trabalho, o que 

demanda certo desenvolvimento técnico. Essas alterações, a capacidade de criar e de 

adaptar ferramentas, são fruto do movimento histórico da humanidade. Logo, os meios 

de trabalho evidenciam e distinguem o grau de desenvolvimento das forças produtivas, 

bem como as condições, em que ocorre o trabalho social, demarcam o tipo de sociedade 

de uma determinada época33. Para Marx: “os meios de trabalho de natureza mecânica 

são muito mais determinantes na informação sobre uma época social de produção do 

que os meios de trabalho que apenas comportam o objeto (tubos, barris, jarros, 

etc.)”34. Portanto, assim como acontece com o processo de trabalho, as transformações 

da tecnologia e da técnica também possuem determinações históricas. 

A tecnologia interfere na atividade humana que transforma o objeto segundo 

uma finalidade prévia e, mediada pelo domínio técnico, é interposta pelos meios de 

 
30   Ibidem, p. 263. 
31   Ibidem, p. 256. 
32   Ibidem, p. 255. 
33   Ibidem, p. 257. 
34   Ibidem, p. 257-258. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

83 

trabalho. No resultado dessa transformação, está o processo de trabalho cristalizado – 

que não é apenas resultado de um processo anterior, mas, também, condição para os 

trabalhos subsequentes35. O objeto de trabalho, convertido em valor de uso, contém o 

trabalho que a ele foi incorporado (absorvido) durante essa transformação, e não 

somente esta, mas todos os processos de trabalho anteriores, ao mesmo tempo em que o 

trabalho se objetiva na finalização do processo, o trabalho passado36. 

 

Com exceção da indústria extrativa, cujo objeto de trabalho é dado 

imediatamente pela natureza, tal como a mineração, a caça, a pesca etc. (a 

agricultura, apenas na medida em que, num primeiro momento, explora a 

terra virgem), todos os ramos da indústria manipulam um objeto, a matéria-

prima, isto é, um objeto de trabalho já filtrado pelo trabalho, ele próprio 

produto de um trabalho anterior, tal como a semente na agricultura. Animais 

e plantas, que se costumam considerar como produtos naturais, são, em sua 

presente forma, não só produtos do trabalho, digamos, do ano anterior, mas o 

resultado de uma transformação gradual, realizada sob controle humano, ao 

longo de muitas gerações e mediante o trabalho humano37.  

 

As matérias-primas, os meios de trabalho e os produtos adquirem essas 

respectivas caracterizações conforme a função que desempenham no processo 

produtivo, o que também determina seus valores de uso38. Mas “o trabalho vivo tem de 

apoderar-se dessas coisas e despertá-las do mundo dos mortos, convertê-las de valores 

de uso apenas possíveis em valores de uso reais e efetivos39”. Uma demonstração da 

fetichização do processo de trabalho, quando Marx atribui aos trabalhadores o 

protagonismo na produção da riqueza, visto que é o trabalho vivo o que permite gerar 

mais-valor. É o trabalho vivo, a força humana criadora no metabolismo social, que 

permite a movimentação e a transformação das coisas sob mediação da técnica, uma vez 

que “tocadas pelo fogo do trabalho, (...), animadas pelas funções que, (...), exercem no 

processo laboral, elas serão, (...), elementos constitutivos de novos valores de uso, de 

novos produtos40”. 

A dialética no processo de trabalho evidencia-se, entre outros, no fato de 

que esse processo (que produz mercadorias) é, ao mesmo tempo, produção e consumo. 

O trabalho produtivo consome elementos materiais como meios de subsistência tanto do 

 
35   Ibidem, p. 258-259. 
36   Ibidem, p. 258. 
37   Ibidem, p. 259. 
38   Ibidem, p. 260. 
39   Ibidem, ibidem. 
40   Ibidem, ibidem. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

84 

trabalho como da força ativa de trabalho – diferente do consumo individual, que é 

voltado, especificamente, para a manutenção do indivíduo vivo. Para Marx “o produto 

do consumo individual é, por isso, o próprio consumidor, mas o resultado do consumo 

produtivo é um produto distinto do consumidor”41. Ademais, a produção também é 

consumo quando o capitalista consome a força de trabalho dos produtores, além dos 

produtos do seu trabalho. E não o faz de qualquer modo: trata-se de uma ação planejada, 

qualificada, que pressupõe o uso de determinadas tecnologias, seja na realização do 

trabalho em si, seja na forma como o capitalista se apropria dos resultados desse 

trabalho, os mecanismos com os quais gerencia a exploração do trabalho para obter 

mais-valor42. 

 A produção capitalista não estabelece critérios quanto aos tipos dos 

produtos do processo de trabalho, desde que estes resultem, necessariamente, na 

valorização do valor. Para isso, é preciso que esses produtos sejam valores de uso, e, 

que o tempo de trabalho empregado à sua produção seja compatível com as condições 

sociais predominantes, ou seja, que esteja dentro do intervalo do tempo de trabalho 

social médio43, pois “apenas o tempo de trabalho socialmente necessário é computado 

na formação do valor”44. A delimitação desse tempo social médio se faz imprescindível 

porque é a partir dele que é demarcada a linha tênue do valor, ou melhor, o ponto a 

partir do qual inicia o processo de valorização do valor. 

 

Ora, se compararmos o processo de formação de valor com o processo de 

valorização, veremos que este último não é mais do que um processo de 

formação de valor que se estende para além de certo ponto. Se não ultrapassa 

o ponto em que o valor da força de trabalho pago pelo capital é substituído 

por um novo equivalente, ele é simplesmente um processo de formação de 

valor. Se ultrapassa esse ponto, ele se torna processo de valorização45. 

 

No processo de valorização do valor, o domínio técnico que, embora 

fragmentado da tecnologia em seu complexo de conhecimentos científicos, históricos, 

socialmente construídos e acumulados, ocupa uma função prática: garantir que a força 

de trabalho seja despendida de modo útil e que o tempo de trabalho destinado à 

produção de valor não ultrapasse o tempo socialmente necessário, pois “(...) o que 

 
41   Ibidem, p. 261. 
42   Ibidem, p. 262. 
43   Ibidem, p. 265. 
44   Ibidem, p. 266. 
45   Ibidem, p. 271 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

85 

importa é apenas o tempo que o trabalho necessita para a sua operação, ou o período 

durante o qual a força de trabalho é despendida de modo útil”46. Desta forma, a 

formação e a adequação dos trabalhadores ao domínio técnico empregado na produção 

capitalista têm como finalidade direta a apropriação parcial dos saberes necessários à 

produção mais eficiente e ampliada de valor, que permite geração de mais-valor e, por 

conseguinte, a reprodução ampliada do capital47. 

O processo de trabalho, a depender do ramo e do grau de desenvolvimento 

das forças produtivas, demanda um determinado padrão de execução, o que envolve 

“eficiência, habilidade e celeridade”48. Em outros termos, a apreensão de saberes 

aplicados – derivados dos avanços tecnológicos – se expressam, predominantemente, 

pelo domínio técnico. Essa é uma necessidade do capitalista, visto que ele está 

preocupado em dirigir o processo de trabalho operado pelo trabalhador, e, isso implica 

na busca por abreviar os custos com a produção, evitando “qualquer consumo 

desnecessário de certa quantidade de trabalho objetivado, portanto, trabalho que não 

conta e não toma parte no produto do processo de formação de valor49”. 

 

Mas aqui supomos que o nosso capitalista comprou força de trabalho de 

qualidade normal. Tal força tem de ser aplicada com a quantidade média de 

esforço e com o grau de intensidade socialmente usual, e o capitalista 

controla o trabalhador para que este não desperdice nenhum segundo de 

trabalho. Ele comprou a força de trabalho por um período determinado, e 

insiste em obter o que é seu. Não quer ser furtado. Por fim – e é para isso que 

esse mesmo senhor possui seu próprio code penal [código penal]50. 

 

É preciso ressaltar que o processo de formação da população trabalhadora – 

para o domínio da técnica, a apreensão parcial das categorias cientificas básicas e 

imediatamente úteis à produção capitalista – não ocorre de modo harmônico e 

equivalente. É subjugado à relação entre os capitais individuais e a sua distribuição no 

sistema de países, variáveis que não são produtos espontâneos ou naturais, ao contrário, 

consistem em relações constituídas historicamente, mediadas pelo Estado. A divisão 

internacional do trabalho encampada pelo capital, desde a sua forma colonial, passando 

pelo ascenso da indústria e atingindo o atual estágio de financeirização, promove e 

 
46   Ibidem, p. 272. 
47   Ibidem, ibidem. 
48   Ibidem, ibidem. 
49   Ibidem, ibidem. 
50   Ibidem, ibidem. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

86 

perpetua um processo desigual e combinado do desenvolvimento capitalista51, 

consequentemente, também são distintas a forma e a intensidade de operacionalizar a 

exploração do trabalho e a valorização do valor52. Marx deixou pistas sobre esse 

fenômeno, ao demonstrar, em nota, que a qualificação dos trabalhadores, logo, seu 

domínio tecnológico limitado, são relativizados mediante a conjuntura política e 

socioeconômica vigente. 

 
A diferença entre trabalho superior e inferior, trabalho “qualificado” e “não 

qualificado”, repousa, em parte, em meras ilusões ou, no mínimo, diferenças 

que há muito deixaram de ser reais e continuaram a existir apenas em 

convenção tradicional (...). Onde, por exemplo, a substância física da classe 

trabalhadora está enfraquecida e relativamente esgotada, como é o caso em 

todos os países de produção capitalista desenvolvida, os trabalhos geralmente 

brutais, que exigem grande força muscular, passam a ser considerados 

superiores em comparação a formas de trabalho muito mais refinadas, que 

são, assim, rebaixadas ao grau de trabalho inferior53. 

 

Por sua vez, o domínio técnico, a fração tecnológica acessada pela grande 

massa de trabalhadores é considerada como um meio para a objetivação da tecnologia, 

para a realização do ato produtivo. Logo, ela se mostra apenas em sua superficialidade 

como uma operação neutra e despretensiosa. Assim, por exemplo, espalhar o concreto 

sobre uma laje utilizando a máquina de bombear aparece como um ato isento de 

quaisquer determinações políticas e econômicas, pois, ao que manuseia a bomba, é 

condicionado tal nível de estranhamento para que não lhe ocorra perceber que não se 

trata da laje que abrigará a si e à sua família. Ou que, tampouco, caberá a ele, algum dia, 

o direito de se abrigar. Antes, a mecanização de sua atividade apenas serve para acelerar 

o enriquecimento do capitalista. Deste modo, no capitalismo, a técnica coopera para a 

otimização da relação de exploração dos capitalistas sobre a população trabalhadora54. 

O desenvolvimento das forças produtivas de uma determinada sociedade, 

logo, a crescente produtividade do trabalho, entre outros fatores, pode ser percebida pela 

 
51   O conceito de desenvolvimento desigual e combinado desenvolvido por Leon Trótski não faz parte 

das discussões previstas e nem dos objetivos deste trabalho. No entanto, para uma maior apropriação 

sobre o tema, indicamos a leitura de História da Revolução Russa, produção do autor publicada pela 

primeira vez em 1930. Também destacamos o importante papel da teoria marxista da dependência, 

desenvolvida por Ruy Mauro Marini – entre outros importantes expoentes intelectuais brasileiros, tais 

como Theotonio dos Santos e Vania Bambirra – e que explica com riqueza a realidade do capitalismo 

brasileiro e latino-americano, tanto no aspecto da exploração do trabalho (como superexploração), 

quanto nos elementos acerca do desenvolvimento das forças produtivas e da divisão internacional do 

trabalho. 
52   MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 293. 
53   Ibidem, p. 274 (nota). 
54   MARX, Karl. Grundisse. São Paulo: Boitempo, 2011, p. 581-582. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

87 

proporção de materiais, matérias-primas e insumos que são transformados em 

mercadorias dentro de um determinado intervalo de tempo, mantendo-se constante a 

intensidade do trabalho. O montante dos materiais, os meios de produção que passaram 

pela transformação na indústria, sinaliza a capacidade produtiva de certo segmento da 

produção e, ao mesmo tempo, são pressupostos para que essa produtividade possa ser 

elevada. Consequentemente, a alteração da capacidade de transformação das forças 

produtivas está diretamente relacionada com a inovação tecnológica (que fica 

circunscrita à posse e ao controle dos capitalistas) e com a sofisticação da técnica (a 

dimensão da tecnologia que, como temos demonstrado, corresponde à fatia a que acessa 

a população trabalhadora). 

 

o grau social de produtividade do trabalho se expressa no volume relativo dos 

meios de produção que um trabalhador transforma em produto durante um 

tempo dado, com a mesma tensão da força de trabalho. A massa dos meios de 

produção com que ele opera aumenta com a produtividade de seu trabalho. 

Esses meios de produção desempenham nisso um duplo papel. O crescimento 

de uns é consequência, o de outros é condição da produtividade crescente do 

trabalho. Por exemplo, com a divisão manufatureira do trabalho e o emprego 

da maquinaria, mais matéria-prima é processada no mesmo espaço de tempo 

e, portanto, uma massa maior de matéria-prima e de matérias auxiliares 

ingressa no processo de trabalho. Essa é a consequência da produtividade 

crescente do trabalho55. 

 

Outra característica do grau social da produtividade do trabalho diz respeito 

ao modo como a massa de trabalhadores é acomodada e organizada para o processo 

produtivo. Isso engloba, inclusive, as instalações físicas, em que ficam concentradas as 

máquinas e demais equipamentos, o local onde matérias-primas e insumos são 

armazenados, a logística empregada para o transporte dos produtos, as condições 

sanitárias em que o trabalho é realizado, além do que, podemos inferir, o nível de 

domínio técnico dos trabalhadores. Isso porque com o aumento da produtividade do 

trabalho predomina a tendência do capital a elevar os fatores objetivos da produção em 

detrimento dos fatores subjetivos, ou seja, da força de trabalho. E para operar 

determinado volume de meios de produção diante da fatídica redução de trabalho vivo, 

faz-se necessária a apropriação de uma técnica específica, orientada ao tipo de produção 

e a certo grau de produtividade. 

 

 
55   MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 698. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

88 

Por outro lado, a massa da maquinaria empregada, dos animais de trabalho, 

do adubo mineral, das tubulações de drenagem etc. é condição da 

produtividade crescente do trabalho. Também o é a massa dos meios de 

produção concentrados em prédios, altos-fornos, meios de // transporte etc. 

Seja ele condição ou consequência, o volume crescente dos meios de 

produção em comparação com a força de trabalho neles incorporada expressa 

a produtividade crescente do trabalho. O aumento desta última aparece, 

portanto, na diminuição da massa de trabalho proporcionalmente à massa de 

meios de produção que ela movimenta ou na diminuição do fator subjetivo do 

processo de trabalho em comparação com seus fatores objetivos56. 

 

 A acumulação pressupõe a produção capitalista como relação social 

hegemônica, e esta, por sua vez, tem a acumulação como finalidade. Essa relação, a 

saber, entre produção capitalista e acumulação, ocorre como fatores dialeticamente 

conjugados, que resultam em alterações na composição técnica do capital. Essas 

mudanças tendem, gradualmente, a tornar o componente variável do capital (a parte do 

capital constituída de força de trabalho e que modifica seu valor no processo de 

produção) menor do que o seu componente constante (a parte do capital que se converte 

em meios de produção) 57, ou seja, à elevação das forças produtivas e do grau social de 

produtividade do trabalho, combina-se o aumento da composição orgânica do capital 

(proporção entre capital variável e constante, ou seja, entre a produtividade do trabalho 

e o desenvolvimento científico e tecnológico aplicados à produção) 58. Deste modo, os 

fatores do processo de trabalho são tecnicamente alterados, contudo, preservando-se a 

necessidade de adicionar valor novo ao objeto de trabalho59. 

O desenvolvimento tecnológico, condição para o aumento da composição 

orgânica do capital, revela a tendência deste último de substituir o trabalho vivo por 

trabalho morto60 , ou seja, à redução do emprego da força de trabalho em virtude de um 

conjunto de equipamentos e máquinas mais robustos e complexo. A inovação 

tecnológica, requisito básico do aumento da composição orgânica do capital, coopera 

para a alteração do capital constante e do capital variável, respectivamente, em grandeza 

inversamente proporcional. Isso reflete também na produção de valor do capital61, 

portanto, a tecnologia empregada para reduzir os custos da produção e elevar a 

 
56   Ibidem, p. 698-699. 
57   Ibidem, p. 286. 
58   Ibidem, p. 700-701. 
59   Ibidem, p. 278. 
60  Há trabalho vivo sem trabalho morto. Mas, não há trabalho morto sem trabalho vivo. E no trabalho 

morto, o trabalho vivo encontra-se objetivado. Cf. CHAGAS, Eduardo. F. A determinação dupla do 

trabalho em Marx: trabalho concreto e trabalho abstrato. Outubro (São Paulo), v. 1, p. 1-14, 2011. 
61  MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 699. 

http://lattes.cnpq.br/2479899457642563


__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

89 

produtividade do trabalho, tensiona para baixo o montante do valor produzido, na 

medida em que lança para fora do processo produtivo, justamente, o elemento 

constituinte e que cria valor, a força de trabalho. Isso quer dizer que o desenvolvimento 

tecnológico, o aperfeiçoamento do domínio técnico e seus efeitos sobre os fatores da 

produção alteram os mecanismos de exploração do trabalho em prol dos capitalistas. 

 

A razão disso é simplesmente que, com a crescente produtividade do 

trabalho, não só aumenta o volume dos meios de produção por ele utilizados, 

mas o valor deles diminui em comparação com seu volume. Seu valor 

aumenta, portanto, de modo absoluto, mas não proporcionalmente a seu 

volume. O aumento da diferença entre capital constante e capital variável é, 

por conseguinte, muito menor do que o da diferença entre a massa dos meios 

de produção e a massa da força de trabalho em que são convertidos, 

respectivamente, o capital constante e o variável. A primeira diferença 

aumenta com a última, mas em grau menor62. 

 

Embora a tecnologia perpasse, com suas especificidades, todas as formas 

históricas, é com o advento da sociedade capitalista que ela alcança o seu expoente 

máximo, pois, é, nesse modelo de sociabilidade, que estabelece a mercadoria como 

forma social predominante, que se torna possível a produção de mercadorias em larga 

escala. Nas palavras de Marx, “o solo da produção de mercadorias só tolera a 

produção em larga escala na forma capitalista”63. Do ponto de vista da infraestrutura, a 

produção em larga escala, por conseguinte, o desenvolvimento tecnológico, interfere 

também na organização espacial não apenas do local onde é realizada a produção em si, 

mas também, das regiões onde se estabelecem os conglomerados industriais. A 

tecnologia, portanto, reverbera na constituição do espaço urbano e na contradição entre 

cidade e campo – que tem como elemento disparador a organização do trabalho social 

coletivo, a sistematização da técnica e das forças mecânicas que constituem o processo 

produtivo64. Os capitalistas, como personificação do capital e dirigentes do processo 

produtivo (embora nada produzam), buscam não apenas elevar as forças produtivas – o 

que inclui a capacidade produtiva do trabalho –, mas também aumentar seus lucros com 

meios de produção cada vez mais modernos, inteligentes, e otimizando a utilização 

desses recursos. Nesse sentido, a tecnologia é empregada como um complexo histórico, 

técnico e científico para elaborar metodologias que orientam mecanismos cada vez mais 

eficientes de oprimir, explorar trabalho e produzir valor. Deste modo, as formas de 

 
62   Ibidem, ibidem. 
63   Ibidem, p. 700. 
64   Ibidem, p. 703. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

90 

organização da produção, como ocorreram à cooperação e à manufatura, são exemplos 

de tecnologias aplicadas em prol da acumulação capitalista. 

 

o desenvolvimento da força produtiva social do trabalho pressupõe a 

cooperação em larga escala, e como apenas partindo desse pressuposto se 

podem organizar a divisão e a combinação do trabalho, poupar meios de 

produção mediante sua concentração massiva, criar materialmente meios de 

trabalho utilizáveis apenas coletivamente, como o sistema de maquinaria etc., 

pôr a serviço da produção forças colossais da natureza e consumar a 

transformação do processo de produção na aplicação tecnológica da ciência65. 

 

Considerações Finais 

 

Como demonstrado, no capitalismo o desenvolvimento tecnológico está 

intimamente ligado à ampliação da divisão social do trabalho, à relação que 

fundamentalmente estranha os indivíduos: “constatamos que o trabalhador baixa à 

condição de mercadoria e à de mais miserável mercadoria, que a miséria do 

trabalhador põe-se em relação inversa à potência (Macht) e à grandeza (Grösse) de 

sua criação”66. A fragmentação de sua atividade não se limita à perda da direção do 

processo de trabalho, nem à separação dos meios de produção: também ocorre na 

medida em que o domínio técnico não projeta esses indivíduos em direção à sua 

universalidade. Ao contrário, atua na fragmentação de sua autoatividade, na cisão entre 

trabalho manual e intelectual, submetendo suas capacidades e forças, toda a potência 

criativa humana, aos interesses do capital. A população trabalhadora, como massa 

dispersa enquanto ser individual e coletivo, perde a percepção da totalidade histórica e 

da produção material da vida, portanto, da tecnologia. Tal dispersão favorece à 

apropriação, pelos capitalistas, da riqueza produzida pela massa que trabalha, a fim não 

só de garantir seu enriquecimento, mas também de possibilitar a acumulação dessa 

riqueza. É criada, então, a relação que fornece todas as condições objetivas e subjetivas 

para que seja realizada a exploração do trabalho. Para o capital, a exploração pelo 

assalariamento não é suficiente. Ela precisa ser amplificada pelo aumento da 

produtividade e, consequentemente, pela degradação da massa de trabalhadores que tem 

suas capacidades e energias subtraídas até às últimas vias67. 

 
65   Ibidem, p. 700 
66   MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2010, p. 79. 
67   MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 720. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

91 

A negação da apropriação tecnológica à população trabalhadora, por meio 

de sua fragmentação enquanto categoria universal e a designação dessa classe para a 

estrita apreensão sobre a técnica, possibilita o crescimento do excedente da produção 

sem que os produtores sequer ampliem a compreensão sobre os fundamentos de sua 

ação, menos ainda, acessem aos produtos de seu trabalho. No capitalismo, a tecnologia 

corrobora com a acumulação capitalista e “a acumulação de riqueza num polo é, ao 

mesmo tempo, (...) o suplício do trabalho, a escravidão, a ignorância, a brutalização e 

a degradação moral no polo oposto”68. A burguesia, detentora do poder político e, 

econômico, e amparada pela posse sobre os avanços da tecnologia, perpetua a 

dominação das massas sujeitando-as aos seus interesses individuais. Logo, o 

desenvolvimento das forças produtivas em nada qualifica a vida da população. Ao 

contrário, apenas moderniza e amplia os marcos da degradação oriunda da divisão 

social do trabalho: “o trabalho produz maravilhas para os ricos, mas produz privação 

para o trabalhador. (...). Produz beleza, mas deformação para o trabalhador. (...). 

Produz espírito, mas produz imbecilidade, cretinismo para o trabalhador69. 

Marx desfaz a ilusão de que a tecnologia, os processos de desenvolvimento 

e de inovação tecnológica, tenham como finalidade otimizar a produção no que diz 

respeito às condições de realização do trabalho. Para o autor, o que está posto é o fato 

de que os métodos para o aumento da força produtiva social do trabalho, ou seja, a 

aplicação da tecnologia ao processo produtivo, consiste apenas na renovação das formas 

para elevar e acelerar a produção de mais-produto, ou, o mais-valor70. Ao obter esse 

mais-valor, ao garantir o retorno do capital na forma de lucro, o capitalista destina parte 

desse para a produção, a fim de ampliar a escala produtiva, portanto, o que leva à 

acumulação. Esse ciclo, que é intrínseco ao modo de produção capitalista, demanda o 

aperfeiçoamento de determinados procedimentos através dos quais se concretize essa 

finalidade. Assim, a questão da técnica pode ser percebida nessa dinâmica71. 

 

Desse modo, o fiandeiro é sobrecarregado com a tarefa de realizar o duplo 

milagre de produzir algodão, fusos, máquina a vapor, carvão, óleo etc. ao 

mesmo tempo que com eles fia, e de transformar uma jornada de trabalho de 

dado grau de intensidade em 5 dessas jornadas. Pois, no exemplo que aqui 

consideramos, a produção de matéria-prima e de meios de trabalho demanda 

 
68   Ibidem, p. 721. 
69   MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2010, p. 79. 
70   MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017, p. 700. 
71   Ibidem, ibidem. 



__________CONSIDERAÇÕES SOBRE A TECNOLOGIA NO PROCESSO DE... 
Maria Artemis Ribeiro Martins/ Eduardo Ferreira Chagas 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 73 - 92 

 

92 

24/6 = 4 jornadas de trabalho de 12 horas, e a conversão deles em fio 

demanda mais uma jornada de 12 horas. Que a rapacidade creia em tais 

milagres e que nunca falte doutrinário sicofanta para prová-lo é o que 

mostraremos agora, com a ajuda de um exemplo célebre na história72.  

 

 Ainda com relação à condição da população trabalhadora, como aponta 

Marx, tem-se o fato de que a fatídica incorporação da tecnologia ao processo produtivo, 

não significa modificações substanciais no dispêndio de tempo e energia dos indivíduos. 

A abreviação do esforço físico, o consumo de músculos, nervos e neurônios pelo 

capitalista, é compensado pelo aumento da intensidade do trabalho, pois “a taxa de 

mais valor é, assim, a expressão exata do grau de exploração da força de trabalho pelo 

capital ou do trabalhador pelo capitalista”73. Mantendo-se um mesmo intervalo de 

tempo e amortizado o desgaste das forças físicas dos trabalhadores, estes são impelidos 

não apenas a manter, mas também a ampliar a “moderna” produção de valor. 

 

Referências: 

 

CHAGAS, Eduardo. F. A determinação dupla do trabalho em Marx: Trabalho Concreto 

e Trabalho Abstrato. Outubro, São Paulo, v. 1, p. 1-14, 2011. 

 

ENGELS, Friedrich. Anti-Dühring: a revolução da ciência segundo o senhor Eugen 

Dühring. São Paulo: Boitempo, 2015. 

 

MARX, Karl; ENGELS Friedrich A Ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

 

MARX, Karl. Grundisse. São Paulo: Boitempo, 2011. 

 

________. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2010. 

 

________. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2017. 

 

 
72   Ibidem, p. 299. 
73   Ibidem, p. 294. 

http://lattes.cnpq.br/2479899457642563


 

 

93 

TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
 

João Bosco Brito do Nascimento1 

 
Resumo: 

 

O objetivo deste artigo é dissertar sobre o modo como Marx trata do processo da técnica no panorama 

contraditório da relação entre capital e trabalho. Vê-se, a partir dessa formulação, como o tecnicismo está 

presente na estrutura produtiva do capitalismo e como isto reverbera na educação escolar. Examina-se, 

conforme o pensamento econômico marxiano, como no processo do trabalho, peculiar ao regime do capital, a 

técnica e a tecnologia são derivativas desse processo. Há, deste modo, condições de inferirmos a vinculação 

entre a produção material e o sistema educacional nas sociedades capitalistas. O desenlace deste exame é a 

compreensão de que se tome a técnica, a tecnologia e a maquinaria enquanto condições que as remetem ao 

estudo do desenvolvimento histórico da produção capitalista. Neste diapasão, a classe dos trabalhadores está 

submetida aos ditames do tecnicismo do processo do trabalho. Destarte, o decurso da produção e reprodução 

da vida social é, em essência, antinômico. Às relações econômicas encerra-se a correspondência das formas 

ideológicas ou da superestrutura jurídica e política. A educação escolar, na sua forma patente de componente 

ideológico da sociedade, retroalimenta as condições materiais da produção. O Estado é o ente que tem a 

competência para mediar as necessidades instrumentais do aparato produtivo com o sistema institucional de 

ensino e educação. Há, no modo capitalista de produção, uma contradictio in adjecto, visto que ela é, 

essencialmente, social, já a apropriação é, contraditoriamente, privada. A educação corrobora esta estranha 

situação social, visto que impõe aos alunos um padrão disciplinar que interessa fundamentalmente à produção. 

Importa, aqui, uma nova contradição. Tanto os educadores quanto os educandos defendem, em importante 

medida, os seus próprios interesses. Logo, há de se considerar a luta política e o papel do sujeito histórico-

revolucionário – o proletariado. A educação se faz, assim, condição intelectual mínima para que a classe 

trabalhadora tome conhecimento da teoria marxiana, o que significa a posse da munição intelectual capaz de 

fazer plausível uma prática que busque a sua autoemancipação, na construção de uma sociabilidade 

genuinamente humana.  

 

Palavras-chave: Marx. Técnica. Capital. Trabalho. Educação. 

 

TECHNICISM, LABOR AND EDUCATION IN MARX 
 

Abstract:  

 

The goal searched by this article is to evaluate how Marx deals with the process involving the technique within 

the conflicting scenario seen in the relationship between capital and labor. From this formulation, one can see 

how technicism is present in the productive structure of capitalism and how it resounds in school education. It 

is investigated, according to Marxian economic thought how, in the labor process, peculiar to the capital 

regime, technique and technology are seen as derivatives of this process. In this way, it is possible to infer the 

link between actual production and the educational system in capitalist societies. The outcome of this 

examination is the understanding that technique, technology and machinery are features conducive to the study 

of the historical development of capitalist production. Resonating in this frequency, the working class is subject 

to the rules of technicality in the labor process. Thus, the production course and the reproduction of social life 

is, in essence, antinomic. The economic relations hold the common features of ideological forms or of the legal 

and political superstructure. School education, in its obvious form, as an ideological part of society, validates 

the material conditions of production. The State is the competent entity to provide the instrumental needs of 

the productive apparatus with the educational system. In the capitalist mode of production, there is a 

contradictio in adjecto, since it is essentially social, whereas appropriation is, on the contrary, private. 

Education validates this strange social situation, since it imposes on students a disciplinary pattern that is of 

 
1    Doutor em Educação pela Universidade Federal do Ceará – UFC. Mestre em Filosofia pela Universidade 

Federal da Paraíba – UFPB. Especialista em Filosofia Política pela Universidade Estadual do Ceará – 

UECE. Graduado em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará – UECE.  Professor do Curso de 

Filosofia da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN. E-mail: boscobrito@uern.br. 

mailto:boscobrito@uern.br


____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

94 

fundamental interest to production. Here, a new contradiction is important. Both educators and learners defend 

their own interests to an important extent. Therefore, one must consider the political struggle and the role of a 

historical and revolutionary subject - the proletariat. Education thus becomes a minimum intellectual condition 

for the working class to become aware of Marxian theory, which means possession of an intellectual weapon 

capable of enforcing a practice that makes plausible its self-empowerment to build a genuinely human 

sociability 

 

Keywords: Marx. Technique. Capital. Job. Education. 

1. Introdução 

 

Um negro é um negro. Só em determinadas condições é 

que se torna escravo. Uma máquina de fiar algodão é uma 

máquina de fiar algodão. Apenas em determinadas 

condições ela se torna capital. Fora dessas condições, ela 

é tão pouco capital como o ouro, por si próprio, é 

dinheiro, ou como o açúcar é o preço do açúcar.  

 

Karl Marx 

 

O objetivo deste artigo é mostrar como Marx entende o processo da técnica no 

panorama contraditório da relação entre capital e trabalho, e, segundo nossa própria 

compreensão, de como isto é reproduzido pelo sistema educacional da sociedade civil-

burguesa (bürgerliche Gesellschaft). A necessidade de pensar a técnica e a tecnologia na 

sociedade hodierna é algo cada vez mais urgente, dada a presença daquelas no cotidiano da 

vida dos indivíduos, já no primeiro quartel do século XXI, demandando, portanto, à filosofia 

um tema inevitável2. Partindo deste entendimento, o nosso objetivo estará especificamente 

direcionado a examinar como, de acordo com o pensamento econômico de Marx, no 

processo de produção do capital, a técnica e a tecnologia são derivativas deste processo, e 

de como isto, conforme veremos, reverbera na educação. Nosso percurso expositivo se dá, 

basicamente, por meio de uma leitura imanente de importantes formulações desenvolvidas 

por Marx no livro primeiro d’O Capital (1867), bem como de algumas passagens dos 

Manuscritos Econômico-Filosóficos (1844), da obra Para a Crítica da Economia Política 

(1859), e das Instruções para os Delegados do Conselho Geral Provisório (1866),  das quais 

nos valemos para referenciarmos teoricamente a nossa exposição sobre o que denominamos 

tecnicismo do processo do trabalho, além de fundamentar as nossas ilações autorais sobre 

como esse processo reverbera na educação escolar. Dessa forma, pretendemos evidenciar a 

vivacidade e atualidade do pensamento econômico e filosófico marxiano. 

 
2     De acordo com a apresentação do GT da ANPOF “Filosofia da Tecnologia e da Técnica”, disponível em: 

< http://anpof.org/portal/index.php/en/gt-filosofia-da-tecnologia-e-da-tecnica>. 

http://anpof.org/portal/index.php/en/gt-filosofia-da-tecnologia-e-da-tecnica


____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

95 

Marx vê a técnica em sua relação com a ciência, o que implica a tecnologia 

enquanto teoria geral sobre as técnicas, ou qualquer técnica moderna e complexa. Contudo, 

o mais importante, aqui, é perceber que Marx, ao estudar a técnica, a tecnologia e a 

maquinaria, não as toma como totalidades em si mesmas3, mas, ao revés, remete-as ao estudo 

do capital na historicidade concreta do seu processo de produção, o que torna patente como 

o tecnicismo no processo de trabalho resulta da lógica estrutural do modo de produção 

capitalista que, necessariamente, é marcado pela oposição entre capital e trabalho.  

Nesta medida, o que pretendemos é explicitar o fato de a sociedade capitalista 

apresentar um estado de criação e inovação técnica e tecnológica único, em toda a história. 

Veremos como o dinamismo desta sociedade tem suas origens nela mesma, não constituindo, 

como já dissemos, acima, em outras palavras, uma dinâmica autônoma. Do ponto de vista 

de Marx, 

 

sendo pessoas independentes, os trabalhadores são indivíduos isolados que entram 

em relação com o capital, mas não entre si. Sua cooperação só começa no processo 

de trabalho, mas, depois de entrar neste, deixam de pertencer a si mesmos. 

Incorporam-se então ao capital. Quando cooperam, ao serem membros de um 

organismo que trabalha, representam apenas uma forma especial de existência do 

capital. Por isso, a força produtiva que o trabalhador desenvolve como trabalhador 

social é a produtividade do capital (MARX, 2006, p. 386). 

 

       Vale acrescentar, ainda, que 

 

(...) a maquinaria aumenta o material humano explorável pelo capital, ao 

apropriar-se do trabalho das mulheres e das crianças; como confisca a vida inteira 

do trabalhador; ao estender sem medida a jornada de trabalho; e (...) seu progresso, 

que possibilita enorme crescimento da produção em tempo cada vez mais curto, 

serve de meio para extrair sistematicamente mais trabalho em cada fração de 

tempo, ou seja, para explorar cada vez mais intensivamente a força de trabalho 

(MARX, 2006, p. 476-479).   
 

Através do tecnicismo do processo do trabalho, aumenta, cada vez mais, o 

controle absoluto que o capital exerce sobre o trabalhador. A massa do proletariado 

produtivo é forçada, ao sabor da evolução das novas técnicas e tecnologias, a adaptar-se aos 

 
3     Marx não concebe a “técnica como dotada de uma estrutura em si e de uma autonomia absoluta”, tal como 

acertadamente Artur Bispo (2014, p. 77) assinala. Mas, de acordo com a análise marxiana, a técnica e a 

maquinaria “são expressão do desenvolvimento do capital como uma totalidade social. Apenas no contexto 

dessa totalidade social os complexos parciais podem ser devidamente elucidados. É o mundo material que 

engendra as condições de possibilidades para que a ciência possa irradiar-se pelo mundo da economia e das 

relações sociais”. (Id. ib. p. 77-78). 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

96 

atuais instrumentos de produção, sob pena de a qualquer momento, como meras peças 

descartáveis, serem substituídas no processo produtivo. A subordinação à técnica, pelo 

proletariado, é uma composição peculiar no processo do trabalho no sistema do capital.   

Na qualidade de analista e crítico do capitalismo (kapitalismus), Marx parte das 

condições deste sistema enquanto sociedade de classes, o que, para o autor, traduz-se sempre 

em exploração e em instabilidade quanto à reprodução de sua inevitável relação de 

hegemonia de classe. Ele vê, deste modo, o processo de produção e reprodução da vida 

social, em tais circunstâncias, como um processo, em essência, contraditório. David Harvey 

expõe uma chave de leitura certeira ao escrever: 

 

E, em parte, baseará o seu apelo à transição para o socialismo na necessidade de 

curar as grandes irracionalidades que surgem da contradição explosiva entre o 

crescimento nas forças produtivas e nas relações sociais nas quais se baseia o modo 

de produção capitalista (HARVEY, 2013, p.183). 

                                                                  

Neste diapasão, veremos, primeiramente, como o homem, enquanto trabalhador, 

está alienado à técnica e à tecnologia, na medida em que estas são apenas uma dimensão do 

capital4. Em Marx, vamos encontrar o seguinte esclarecimento: 

 

A indústria moderna nunca considera nem trata como definitiva a forma existente 

de um processo de produção. Sua técnica é revolucionária (...). Por meio da 

maquinaria, dos processos químicos e de outros modos, a indústria moderna 

transforma continuamente, com a base técnica da produção, as funções dos 

trabalhadores e as combinações sociais do processo de trabalho. Com isso, 

revoluciona constantemente a divisão do trabalho dentro da sociedade e lança 

initerruptamente massas de capital e massas de trabalhadores de um ramo de 

produção para outro. Exige, por natureza, variação do trabalho, isto é, fluidez das 

funções, mobilidade do trabalhador em todos os sentidos. Entretanto, reproduz em 

sua forma capitalista a velha divisão do trabalho, com suas peculiaridades rígidas. 

(...) Essa contradição absoluta elimina toda a tranquilidade, solidez e segurança da 

vida do trabalhador, mantendo-o sob a ameaça constante de perder os meios de 

subsistência, ao ser-lhe tirado das mãos o instrumental de trabalho, de tornar-se 

supérfluo, ao ser impedido de exercer sua função parcial; como essa contradição 

se patenteia poderosa na hecatombe ininterrupta de trabalhadores, no desgaste sem 

freio das forças de trabalho e nas devastações da anarquia social (MARX, 2006, 

p. 551-552). 

 

O itinerário da nossa exposição do primeiro tópico deste artigo nos leva a uma 

seção que corrobora nossa elaboração inicial, ao procurarmos mostrar como o aparato 

 
4    Conferir, também, ROMERO, Daniel. Marx e a técnica: um estudo dos manuscritos de 1861-1863. São 

Paulo: Expressão Popular, 2005, passim. 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

97 

técnico e tecnológico no sistema capitalista está atrelado às suas relações sociais de 

produção. 

Por fim, no terceiro tópico deste presente estudo, pretendemos tornar evidente 

que a educação, no tempo em que toma a forma de pedagogia do capital5, mostra-se refém 

de um sistema que a condiciona a ser um instrumento decisivo na manutenção e reprodução 

de uma força de trabalho disciplinada e instruída a serviço do modo de produção capitalista. 

Contudo, não podemos jamais desconsiderar os avanços do desenvolvimento 

histórico, a partir do crescimento econômico embasado nas inovações da técnica e da 

tecnologia. No entanto, sem deixar de considerar o que, a nosso ver, é o mais importante: 

como tais inovações impelem um tipo de educação que privilegiará sempre, mediante o 

modo de produção capitalista, a apreensão dos complexos produtivos de acordo com o 

emprego das novas tecnologias pelos trabalhadores, antes de sua formação humana integral. 

Neste sentido, ao caracterizar o desenvolvimento tecnológico como um dos elementos 

primordiais na afirmação da indústria moderna, Marx alega: 

 

A indústria moderna rasgou o véu que ocultava ao homem seu próprio processo 

social de produção e que transformava os ramos de produção naturalmente 

diversos em enigmas, mesmo para aquele que fosse iniciado num deles. Criou a 

moderna ciência da tecnologia o princípio de considerar em si mesmo cada 

processo de produção e de decompô-lo, sem levar em conta qualquer intervenção 

da mão humana, em seus elementos constitutivos. As formas multifárias, 

aparentemente desconexas e petrificadas do processo social de produção se 

decompõem em aplicações da ciência conscientemente planejadas e 

sistematicamente especializadas segundo o efeito útil requerido (MARX, 2006, p. 

551). 

 

Entrementes, a educação burguesa carrega consigo mesma a sua antítese, na 

qualidade de uma contradição inerente ao seu próprio métier, o qual tem por princípio um 

projeto civilizador6, mesmo que este seja um projeto de classe. Neste, ideologiza-se o 

processo educativo, incutindo nos educandos as ideias das classes dominantes. Porém, 

 
5    Conforme expressão utilizada pelos professores CHAGAS, E. F. e QUEIROZ, F. J. C. em Da pedagogia 

do capital e de sua antítese: violência, (de)formação do trabalho e a luta pela formação humana, 

Dialectus, ano 3, n. 9, set./dez., 2016, p. 100-112. 
6     Cf. por exemplo, BOTO, Carlota. Instrução pública e projeto civilizador: O século VIII como intérprete 

da ciência, da infância e da escola. São Paulo: Editora Unesp, 2017. Ainda por nossa vez, ampliamos a 

observação acima, afirmando que não entenderemos adequadamente o conjunto da obra de Marx, se não 

nos dermos conta de que o filósofo do trabalho tem como objeto a desvelar o processo civilizatório que 

culmina com a formação da sociedade civil-burguesa, a qual ele decide decifrar. Ver: NASCIMENTO, João 

Bosco Brito do. A violência na sociedade e na educação em Marx e Engels. Tese de doutorado. Fortaleza, 

UFC, Departamento de Educação, 2019. p. 87. 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

98 

paradoxalmente, ao propor um projeto de formação técnica e intelectual aos jovens, o 

sistema de ensino burguês – conquanto relativo aos interesses dos proprietários privados dos 

meios de produção –, malgré eux, vê o sistema do capital compelido a conceder, assim, 

espaço à luta política, com a qual a classe trabalhadora tem a possibilidade de usar o 

contraditório em oposição ao adestramento social idealizado pela pedagogia burguesa. 

Pretendemos, em conclusão, conforme os argumentos que desenvolveremos ao 

longo deste artigo, haver construído elaborações que mostrem ser possível a superação da 

alienação e da exploração dos trabalhadores, submetidos à ordem do capital, a qual tem como 

um elemento necessário a produtividade tecnicista do processo do trabalho. Como também 

ter deixado claro a imprescindível efetivação de um modelo educacional que privilegie a 

formação omnilateral7 dos indivíduos humanos, em concordância com a revolução social 

radical, através da “expropriação de poucos usurpadores pela massa do povo” (MARX, 

2006, p. 977), na construção de uma sociabilidade genuinamente humana. 

 

2 A alienação do homem, enquanto trabalhador, pela técnica 

 

Marx pensa a alienação8 do homem, enquanto trabalhador, com base na 

ontologia. De acordo com nosso filósofo, a separação entre os produtores diretos, isto é, os 

trabalhadores e o produto, ou seja, os objetos do seu próprio trabalho, assim como de suas 

condições objetivas do trabalho, constituem um processo que transforma em capital os meios 

de produção e ao mesmo tempo submete os produtores, quer dizer, os trabalhadores, ao 

regime do salariato9. Conforme analisado por Marx: 

 
7     Segundo Marx: “O homem apropria-se do seu ser omnilateral de uma maneira omnicompreensiva, portanto, 

como homem total” (MARX, 1989, p. 196-197). 
8    Ver o verbete alienação em MORA, Ferrater. Dicionário de filosofia – Tomo I (A - D) Trad. Maria Stela 

Gonçalves et. al. São Paulo: Edições Loyola, 2000.  
9    O regime do “salariato” concerne ao assalariado, isto é, a quem trabalha mediante salário. Para Marx: “O 

que vai para o trabalhador sob a forma de salário é uma parte do produto por ele constantemente 

reproduzido. Na verdade, o capitalista paga-lhe em dinheiro, mas esse dinheiro não é mais do que a forma 

na qual se converte o produto do trabalho, ou, mais precisamente, uma parte dele. Enquanto o trabalhador 

transforma meios de produção em produto, seu produto anterior no mercado se transforma em dinheiro. É 

com o trabalho da semana anterior ou do semestre precedente que se paga o trabalho de hoje ou do semestre 

em curso. A ilusão gerada pela forma dinheiro desaparece logo que se considera a classe capitalista e a 

classe trabalhadora, e não o capitalista e o trabalhador isoladamente. A classe capitalista dá constantemente 

à classe trabalhadora, sob a forma de dinheiro, letras que a habilitam a receber parte daquilo que esta 

produziu e do qual aquela se apoderou. Mas o trabalhador devolve continuamente essas letras à classe 

capitalista, para receber a parte do produto dele mesmo, que lhe é atribuída. A forma mercadoria do produto 

e a forma dinheiro da mercadoria dissimulam a operação” (MARX, 2006, p. 662-663). E, o pior, “(...) o 

trabalhador recebe apenas a parte mínima e absolutamente indispensável do produto; precisamente tanto 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

99 

 

A separação entre o produto do trabalho e o próprio trabalho, entre as condições 

objetivas do trabalho e a força subjetiva do trabalho, é, portanto, o fundamento 

efetivo, o ponto de partida do processo de produção capitalista.  

Mas o que no início é apenas ponto de partida torna-se, em virtude da mera 

continuidade do processo, a reprodução simples, o resultado peculiar, 

constantemente renovado e perpetuado, da produção capitalista. Por um lado, o 

processo de produção transforma continuamente a riqueza material em capital, em 

meio de expandir valor e em objetos de fruição do capitalista. Por outro lado, o 

trabalhador sai sempre do processo como nele entrou, fonte pessoal da riqueza, 

mas desprovido de todos os meios para realizá-la em seu proveito. Uma vez que, 

antes de entrar no processo, aliena seu próprio trabalho, que se torna propriedade 

do capitalista e se incorpora ao capital, seu trabalho durante o processo se 

materializa sempre em produtos alheios. Sendo o processo de produção, ao mesmo 

tempo, processo de consumo da força de trabalho pelo capitalista, o produto do 

trabalhador transforma-se continuamente não só em mercadoria, mas em capital, 

em valor que suga a força criadora de valor, em meios de subsistência que 

compram pessoas, em meios de produção que utilizam os produtores. O próprio 

trabalhador produz, por isso, constantemente, riqueza objetiva, mas, sob a forma 

de capital, uma força que lhe é estranha o domina e explora, e o capitalista produz 

constantemente a força de trabalho, mas sob a forma de uma fonte subjetiva de 

valor, separada dos objetos sem os quais não se pode realizar, abstrata, existente 

apenas na individualidade do trabalhador, em suma, o capitalista produz o 

trabalhador sob a forma de trabalhador assalariado. Essa reprodução constante, 

essa perpetuação do trabalhador é a condição necessária da produção capitalista 

(MARX, 2006, p. 665-666, o grifo é nosso). 

 

 

Isto traduz a emergência, por um lado, da classe exploradora, a burguesia 

(proprietária dos meios de produção e de subsistência), no início do seu processo de classe 

hegemônica, quer dizer, mandante do processo de produção material e social. Por outro lado, 

há a mercantilização das relações de trabalho, compra e venda no mercado livre da 

mercadoria força de trabalho transformando os antigos servos ou camponeses em 

trabalhadores assalariados, depois destes terem sido espoliados, usurpados, roubados e 

expropriados dos seus meios de produção, em trabalhadores livres para serem explorados 

pelo capital, pelos capitalistas. Sendo que “o ponto de partida dessa nova relação social foi 

a expropriação material (objetiva) dos meios de produção” (ROMERO, 2005, p. 76). 

Já nos Manuscritos Econômico-Filosóficos (1844), Marx explicita seus 

pressupostos: 

 

Até agora, consideramos a alienação do trabalhador, só a partir de um aspecto, a 

saber, a sua relação com os produtos do trabalho. No entanto, a alienação não se 

revela apenas no resultado, mas também no processo da produção, no interior da 

própria atividade produtiva. Como poderia o trabalhador estar numa relação 

 
quanto necessita para existir como trabalhador, não como homem, e para gerar a classe escravizada dos 

trabalhadores, não a humanidade” (MARX, 1989, p. 107).  

 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

100 

alienada com o produto da sua atividade, se não se alienasse a si mesmo no próprio 

ato da produção? O produto da sua atividade, se não se alienasse a si mesmo no 

próprio ato da produção? O produto constitui apenas resumo da atividade, da 

produção. Por conseguinte, se o produto do trabalho é a alienação, a produção em 

si tem de ser a alienação ativa – a alienação da atividade e a atividade da alienação. 

Na alienação do objeto do trabalho, resume-se apenas a alienação na própria 

atividade do trabalho (MARX, 1989, p. 161-162, itálicos do autor). 

Disto decorre que embora os indivíduos humanos se formem e se desenvolvam 

a si mesmos, agindo no mundo e o transformando através do trabalho, quando o produto do 

seu trabalho se lhe torna algo independente, e estranho ao próprio trabalhador, este mesmo 

passa a ser dependente, inferior e dominado, por assim dizer, escravo dos objetos, dos 

produtos do seu próprio trabalho. Então, os indivíduos, enquanto trabalhadores, tornam-se 

alienados às suas próprias ações vitais.  

Mais ainda, como analisado por Marx, para que o trabalhador se encontre 

oprimido pelos produtos do seu próprio trabalho, é mister que o próprio ato da produção seja 

um ato alienado. O trabalhador, portanto, aliena a si mesmo, primeiramente, na própria 

atividade produtiva. Sob o capitalismo, a atividade vital dos indivíduos não expressa a 

manifestação da essência deles, pois o homem não trabalha voluntariamente, mas, em 

verdade, no modo de produção capitalista, o trabalhador é forçado a trabalhar. Sob o regime 

do capital, a atividade prática e vital dos homens não é expressão da sua vontade própria, 

mas, pelo contrário, tal vontade pertence a outrem, ao capitalista. O trabalhador labuta, 

enquanto produtor de mercadorias, para o mercado.  

O resultado disto é que o trabalho, que, de acordo com a natureza mesma do 

homem, é a expressão da sua essência – sob o jugo dos interesses burgueses –, torna-se, ao 

mesmo tempo, responsável pela desrealização da essência humana. De fato, o homem, no 

trabalho, sente-se constrangido e violentado. Ele é, então, nesta condição, de acordo com 

Marx, transformado em mero animal, já que só se sente à vontade realizando funções 

puramente biológicas, tais como comer, beber e procriar, tomando-as de forma animalesca, 

enquanto finalidades últimas. Isto retrata, profundamente, uma degenerescência no 

comportamento dos indivíduos humanos10.  

Deste modo, a autoalienação é, para Marx, mais precisamente, a alienação11 do 

trabalhador no ato da produção. Para simplificar, podemos dizer quer, sendo a vida do 

 
10  Ver: NASCIMENTO, João Bosco Brito do. A emancipação humana no jovem Marx: o Estado e a história. 

Dissertação de mestrado. João Pessoa, UFPB, Departamento de Filosofia, 1998. p. 86-88. 
11    Neste artigo estamos considerando o conceito de alienação, em Marx, no sentido de um fenômeno negativo, 

sob o mesmo ponto de vista da tradição acadêmica marxista brasileira. Contudo, não desconhecemos que, 

de um lado, contemporaneamente, a alienação do trabalho, tem sido compreendida, por alguns importantes 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

101 

homem a sua própria atividade, na relação entre o homem, como ser social, e o mundo 

exterior – o ambiente sociocultural e a natureza –, é próprio do indivíduo que ele seja  

autenticamente o sujeito do processo, visto que é neste processo que o homem busca 

transformar o mundo visando, satisfazer suas reais necessidades humanas. Contrariamente, 

na alienação da atividade, quando, como já assinalamos, a atividade pertence a outro e, por 

conseguinte, resume-se em sofrimento, está aprisionada uma ampla manifestação da 

verdadeira essência humana.  

Some-se a isto que na atual fase do capitalismo, os trabalhadores veem-se cada 

vez mais achacados pela subordinação aos objetivos da acumulação do capital. Coagidos 

pela lógica da produção capitalista de mercadorias, os trabalhadores são obrigados a cumprir 

jornadas de trabalho cada vez mais exaustivas12.  

A propósito, Marx alertara: 

 

A partir do nascimento da indústria moderna, no último terço do século XVIII, 

essa tendência transformou-se num processo que se desencadeou desmesurado e 

violento como uma avalanche. Todas as fronteiras estabelecidas pela moral e pela 

natureza, pela idade ou pelo sexo, pelo dia e pela noite foram destruídas. As 

próprias ideias de dia e de noite desvaneceram-se (...). Eram as orgias do capital 

(MARX, 2006, p. 320).  

 

O que pretendemos mostrar, ao longo deste tópico, é que a alienação enquanto 

prática da exteriorização, faz o trabalhador sucumbir aos interesses de um processo 

produtivo que são incompatíveis com as suas reais necessidades mesmas, visto ser um 

 
teóricos marxistas, enquanto “um momento indispensável da objetivação”, como assevera o professor 

Eduardo Chagas (1994, p. 28). Nesta perspectiva, Jesus Ranieri afirma que “na obra de Marx, 

diferentemente da forma trabalhada e consagrada pela bibliografia que tratou do tema, existe uma distinção 

entre alienação (Entäusserung) e estranhamento (Entfremdung)” (RANIERI, s/d, p. 1). Muito embora, os 

teóricos aqui referidos não deixem de reconhecer a importância, na teoria de Marx, de uma conceituação 

da alienação em seu sentido negativo, ou seja, como autoalienação (alienação negativa). Ver a importante 

contribuição à discussão dessa problemática oferecida por Eduardo F. Chagas em “Diferença entre 

alienação e estranhamento nos Manuscritos Econômico-filosófico (1844), de Karl Marx. Revista 

Educação e Filosofia, Uberlândia, UFU, v. 8, n. 16 p. 23-33. jul./dez. 1994. Ver também RANIERI, Jesus. 

Alienação e estranhamento: a atualidade de Marx na crítica contemporânea do capital. s/d. Disponível 

em:<http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/cuba/if/marx/documentos/22/Alienacao%20e%20estranhame

nto....pdf>. Acesso em: 05 mai./2020. Por outro lado, poderíamos aduzir, outrossim, além de argumentos 

favoráveis ao uso corrente de alienação no seu sentido negativo, as indicações de alguns renomados autores 

nacionais e internacionais que comungam e corroboram o uso negativo do conceito de alienação em plena 

sintonia com a fecunda análise marxiana. De sorte que optamos por nos nortear neste artigo, como já 

indicamos, pelo conceito de trabalho alienado. Todavia, embora não queiramos, no momento, entrar nesta 

seara de discussão, não a consideramos de importância menor. Daí a necessidade que reconhecemos de, ao 

menos, fazermos esta nota informativa ao leitor, no que se refere ao debate assinalado. 
12  Ver também CORDEIRO, Sandra: “Marxismo, a filosofia insuperável do nosso tempo!”, In: Trabalho, 

educação e a crítica marxista”. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2006. p. 298-299. 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/cuba/if/marx/documentos/22/Alienacao%20e%20estranhamento....pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/cuba/if/marx/documentos/22/Alienacao%20e%20estranhamento....pdf


____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

102 

processo voltado para a produção de mercadorias – enquanto instituidora da forma social 

burguesa – que depende do trabalho produtivo requisitor de uma magnificência técnica e 

tecnológica, a fim de fazer frente às demandas do mercado mundial. É também 

imprescindível que consideremos, incontestavelmente, a condição de classe da sociedade 

capitalista, o que implica atentar para a gênese das suas relações sociais, que impulsionam 

as indispensáveis inovações da técnica e da tecnologia, a saber, a primazia da concorrência 

entre os capitalistas, advinda da fundamental oposição entre capital e trabalho, que é o sinete 

desta formação social.   

 

2.1 As relações sociais de produção capitalistas e o seu derivativo técnico 

 

As relações de produção só podem ser compreendidas em sua reciprocidade com 

as forças produtivas, pois essas configuram um binômio. Este, por sua vez, subjaz ao 

conjunto dos processos da sociedade13, não apenas ao econômico, mas também ao político e 

educacional.  

Do mesmo modo, na produção das suas condições de existência, os homens 

estabelecem relações sociais que são mediadas pelo grau de desenvolvimento das forças 

produtivas, as quais independem da vontade daqueles. No capitalismo, a correlação entre as 

forças produtivas e as relações de produção implica – devido à necessidade de uma crescente 

produtividade no processo de trabalho para fazer frente aos interesses e necessidades do 

mercado mundial –, como já anunciamos, o imprescindível desenvolvimento do tecnicismo 

neste processo de trabalho, sendo que esta conduta impõe que os trabalhadores estejam 

escravizados ao instrumental técnico com o qual trabalham. Escrevendo de outra forma: no 

modo de produção capitalista, os trabalhadores estão sempre submetidos ao poder produtivo 

da técnica, enquanto agentes a serviço desta, ao invés de serem eles a manipularem-na 

conforme seus próprios objetivos – a isto chamamos tecnicismo do trabalho.  

Leiamos Marx: 

 

Graças ao progresso da produtividade do trabalho social, quantidade sempre 

crescente de meios de produção pode ser mobilizada com um dispêndio 

progressivamente menor de força humana. Este anunciado é uma lei na sociedade 

capitalista, onde o instrumental de trabalho emprega o trabalhador, e não este o 

 
13 Cf. também o verbete “FORÇAS produtivas e relações de produção”. HARRIS, Laurence. In: 

BOTTOMORE, Tom (Editor). Dicionário do pensamento marxista. Trad. Waltensir Dutra. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1988. 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

103 

instrumental. Esta lei se transmuta na seguinte: quanto maior a produtividade do 

trabalho, tanto maior a pressão dos trabalhadores sobre os meios de emprego, tanto 

mais precária, portanto, sua condição de existência, a saber, a venda da própria 

força para aumentar a riqueza alheia ou a expansão do capital (MARX, 2006, p. 

748). 

 

Concluímos que estamos, aqui, examinando a manifestação de leis imanentes da 

produção capitalista, como estas se impõem coercitivamente na vida dos trabalhadores. Mas, 

desde o início deste artigo, procuramos deixar claro, para o leitor, que estamos municiados 

pelas elaborações marxianas enquanto análise científica rigorosa da forma social burguesa. 

Então, buscando sempre o rigor científico, faz-se necessário, neste momento, 

chamar a atenção para o fato de que a elevação da produtividade do trabalho no capitalismo 

requer uma modificação no processo de trabalho baseado no desenvolvimento da técnica e 

da tecnologia e de uma correspondente transformação nas relações sociais do processo de 

trabalho, por meio das quais se encurta o tempo de trabalho socialmente necessário para a 

produção de mercadorias. Marx assinala: 

 

É mister que se transformem as condições técnicas e sociais do processo de 

trabalho, que mude o próprio modo de produção, a fim de aumentar a força 

produtiva do trabalho. Só assim pode cair o valor da força de trabalho e reduzir-se 

a parte do dia de trabalho necessária para reproduzir esse valor.  

Chamo de mais-valia absoluta a produzida pelo prolongamento do dia de trabalho, 

e de mais-valia relativa a decorrente da contração do tempo de trabalho necessário 

e da correspondente alteração uma relação quantitativa entre ambas as partes 

componentes da jornada de trabalho (MARX, 2006, p. 366). 

 

Pode-se considerar que as duas partes componentes da jornada de trabalho são, 

primeiro, a parte necessária, na qual a própria força de trabalho se paga a si mesma, isto é, 

tem a sua manutenção supostamente assegurada com o recebimento do seu salário. A outra 

é a parte excedente, quer dizer, a mais-valia, que pode ser absoluta, quando é aumentado o 

tempo de trabalho e não se paga as horas excedentes ao trabalhador, ou relativa, quando a 

classe dos capitalistas consegue condições técnicas que venham a gerar uma produtividade 

mais intensa. Em ambas as partes da jornada de trabalho, acreditamos que se pode ver, com 

clareza meridiana, pelo que já expomos, como no modo de produção capitalista não há 

solução possível que interesse ao trabalhador, estando este permanentemente agrilhoado às 

leis férreas da lógica da produção que somente interessa aos detentores privados dos meios 

de produção, isto é, à classe dos burgueses capitalistas. O que faz perpetrar, sob este conjunto 

de fatores atuantes, a antinomia entre trabalho e capital. 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

104 

 

3 O princípio tecnicista e tecnológico da educação com o fito de reproduzir capital 

 

Sabemos que estamos examinando a sociedade capitalista e pondo em relevo, 

conjuntamente, dois aspectos do seu funcionamento, quais sejam, o tecnicismo do processo 

do trabalho e o seu reverberar na educação escolar. Para tanto, faz-se necessário percebermos 

que não podemos deixar de tomar tal sociedade conforme esta é uma formação social. Isto 

quer dizer que o ser social é histórico: ele não nos é dado de uma vez por todas, pois não é 

eterno. Logo, a forma social burguesa, da qual estamos tratando, tem uma gênese e um 

processo, apresentando, por isto, um determinado movimento, desde os seus fundamentos 

até a sua completa conformação. Neste sentido, podemos afirmar que a sociedade capitalista 

ou, se assim quisermos, a forma social burguesa é uma totalidade, um todo eivado de 

múltiplas determinações. 

Marx compreende que a sociedade capitalista tem uma base material – as 

relações econômicas – que ele denomina de infraestrutura e à qual se relacionam formas 

ideológicas ou uma superestrutura jurídica e política14. Assim, temos uma totalidade de 

múltiplas determinações que se correspondem reciprocamente, tendo a primazia das relações 

materiais.  

Nesse sentido, o que fizemos no tópico anterior, foi tratar, mais especificamente, 

de alguns aspectos destas relações materiais – mais precisamente, do seu tecnicismo do 

processo de trabalho. Grosso modo, examinamos aspectos da produção material no modo de 

produção capitalista aos quais equivalem, como veremos aqui, elementos ideológicos que, 

particularmente, no nosso caso, referem-se à educação escolar, na medida em que esta 

constitui uma das sínteses da sociedade que é mediada pelo seu aparato jurídico político, a 

saber, o Estado. Este faz a mediação entre a estrutura econômica e produtiva da sociedade e 

os elementos que a retroalimentam, como se dá com a educação escolar. 

Para Marx, a vida social humana, e não uma vida em geral, abstrata, é que 

determina a sua consciência15. O filósofo se posiciona no sentido de tematizar a concretude 

das relações sociais de produção das condições materiais de vida, para mostrar, com isto, 

 
14    Cf. o prefácio de 1859 da notável obra de Marx Para a crítica da economia política, no qual ele nos dá o 

conceito de formação social.  
15   Cf. também CHAGAS, E. F. “O pensamento de Marx sobre a subjetividade”. In: CHAGAS E. F. et. al. 

(Orgs.) Subjetividade e educação. Fortaleza: Edições UFC, 2012, p. 38. 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

105 

como a consciência é construída. Não há, então, em Marx, uma consciência pura. Contudo, 

como já aludimos, e no que somos corroborados pela pertinente interpretação do professor 

Chagas, “ele não considera a produção material e a produção espiritual como dois momentos 

cristalizados, estáticos, mas sim como dois instantes que se operam ao mesmo tempo, como 

partes integrantes da totalidade social” (CHAGAS, 2012, p. 38). 

Deste modo, a educação, enquanto uma das sínteses da sociabilidade do capital, 

que é organizada, dentre outros princípios, pelo tecnicismo do processo do trabalho e 

fundada na oposição entre capital e trabalho, interfere na formação dos educandos, 

usurpando-lhes suas mais autênticas e genuínas subjetividades humanas, ao impor-lhes 

padrões de comportamento e uma forma de conhecimento de interesse primordial do modo 

de produção capitalista. 

Enfatizamos, então, na trilha do pensamento econômico de Marx, que nunca 

pensamos a educação em sentido abstrato, mas, antes, contextualizada, na sociabilidade do 

capital. Com isso, afirmamos que só podemos pensar a educação, ou dela tratar, dentro de 

um contexto histórico-social específico. Na sociedade capitalista a educação é unilateral, 

meramente tecnicista e/ou reprodutivista do sistema do capital. 

Ao contrário, a educação que Marx propõe – isto significa que, embora ele não 

tenha uma obra ou um pensamento sistematizado sobre educação, podemos dizer que há uma 

teoria intrínseca de educação no seu escopo teórico e no arcabouço da construção do seu 

programa – é, antes de mais nada, uma educação universal16.  

Mesmo quando Marx considera como um certo avanço o emprego da educação 

escolar para fortalecer a variação do trabalho no modo de produção capitalista, ele, em 

verdade, entende que isto, ou seja, a relação entre trabalho produtivo e educação é o mote 

para se pensar uma educação futura17, ideal para a classe trabalhadora, na forma de uma 

 
16  De acordo com CHAGAS, Eduardo Ferreira. Marx e os seus textos sobre educação e ensino. Palestra 

proferida no VI Curso de Extensão: “A Filosofia da Educação: Uma Discussão a Partir da Tradição 

Filosófica”, UFC, 8 jun. 2018. Vejamos, aqui, a acepção precisa de Marx sobre o que seria o conceito 

adequado de educação universal: “Por educação entendemos três coisas: Primeiramente: Educação mental 

[intelectual]. Segundo: Educação física [corporal], tal como é dada em escolas de ginástica e pelo exercício 

militar. Terceiro: Instrução tecnológica, que transmite os princípios gerais de todos os processos de 

produção [e de caráter científico] e, simultaneamente, inicia a criança e o jovem no uso prático e manejo 

dos instrumentos elementares de todos os ofícios” (MARX, 1982, documento sem paginação, itálicos do 

autor, os grifos são nossos). 
17   Segundo Marx, “do sistema fabril, conforme expõe pormenorizadamente Robert Owen, brotou o germe da 

educação do futuro, que conjugará o trabalho produtivo de todos os meninos além de uma certa idade com 

o ensino e a ginástica, constituindo-se em método de elevar a produção social e em um único meio de 

produzir seres humanos plenamente desenvolvidos” (MARX, 2006, p. 548-549). 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

106 

educação que possibilite a formação integral dos seres humanos. Dá-se isso porque a 

produção capitalista, ao contrário, exige, mediante as necessidades da autovaloração e 

expansão do capital, meramente uma maior capacidade do trabalhador para apreender novas 

habilidades, enquanto disciplina o seu caráter conforme o padrão necessário a um 

comportamento enquadrado ao sistema produtivo, algo que visa conseguir através do 

emprego da educação. Nesse sentido, Marx escreve: 

As escolas politécnicas e agronômicas são fatores desse processo de 

transformação, que se desenvolveram espontaneamente na base da indústria 

moderna; constituem também fatores dessa metamorfose as escolas de ensino 

profissional, onde os filhos dos operários recebem algum ensino tecnológico e são 

iniciados no manejo prático dos diferentes instrumentos de produção. A legislação 

fabril arrancou ao capital a primeira e insuficiente concessão de conjugar a 

instrução primária com o trabalho na fábrica. Mas não há dúvida de que a 

conquista inevitável do poder político pela classe trabalhadora trará a adoção do 

ensino tecnológico, teórico e prático, nas escolas dos trabalhadores (MARX, 2006, 

p. 553).  
 

Nessa lógica, do ponto de vista que nos interessa, o estudo e a crítica da estrutura 

material do processo produtivo no regime do capital não é suficiente. Precisamos também 

mostrar como a educação é exercida com o fito de reproduzir e perpetuar a ordem do capital. 

Em Mészáros, por exemplo, vamos encontrar o seguinte esclarecimento: 

 

Assim, além da reprodução, numa escala ampliada, das múltiplas habilidades sem 

as quais a atividade produtiva não poderia ser realizada, o complexo sistema 

educacional da sociedade é também responsável pela produção e reprodução da 

estrutura de valores dentro da qual os indivíduos definem seus próprios objetivos 

e fins específicos. As relações sociais de produção capitalista não se perpetuam 

automaticamente. Elas só o fazem porque os indivíduos particulares 

“interiorizam” as pressões exteriores: eles adotam as perspectivas gerais da 

sociedade de mercadorias como os limites inquestionáveis de suas próprias 

aspirações (MÉSZÁROS, 1981, p. 260, itálicos do autor). 

 

Logo, a educação institucionalizada, ao reproduzir um conjunto de ideias, regras 

e valores que preparam os jovens que servirão à máquina produtiva do capital, à maneira de 

formação de mão-de-obra, tem como uma das suas principais funções na sociedade 

capitalista ser reprodutora do sistema do capital18.  

O sistema educacional burguês induz os alunos, desde a sua mais tenra idade, a 

aprenderem, e a reproduzirem as relações sociais de produção, através de instrumentos, tais 

quais, não somente o currículo, no qual tem-se a prevalência de conteúdos tecnicistas, 

 
18  Ver também, a este respeito, BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. A reprodução: Elementos 

para uma teoria do sistema de ensino. 3. ed. Trad. Reynaldo Barão. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves 

Editora S.A. 1992. 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

107 

voltados para o aprendizado do manuseio das novas técnicas e tecnologias que servem à 

produção, mas também há a inculcação de todo um aparato ideológico que leva à 

sobrevalorização da disciplina do trabalho submetido à direção do salariato, tais como: 

autodisciplina; imposição da autoridade pedagógica; ação hierárquica: relações de 

hegemonia; obrigatoriedade do fardamento; reprovação por falta – a imposição da frequência 

obrigatória efetuada na forma da chamada; avaliação etc.  

Na contramão da insistência ideológica da disseminação de padrões 

comportamentais que devem ser apreendidos pelos alunos como critérios de uma suposta 

formação para a vida – tema clássico nas filosofias burguesas da educação –, não nos 

escusemos de nos posicionar criticamente frente a tal  procedimento, visto que, na atual 

sociedade de classes, o discurso que prevalece é o dos interesses do capital e, 

consequentemente, da classe dos capitalistas, como classe dominante econômica e 

politicamente.  

Nos dias de hoje, os diversos sistemas técnicos e suas especificidades são 

estudados e apreendidos, sendo suas operacionalidades, no processo produtivo, destinadas 

ao controle dos interesses específicos das grandes corporações transnacionais. Deste modo, 

os trabalhadores são apenas peças parciais da máquina produtiva; como resultado, não dão 

conta do processo produtivo como um todo, mas, ao contrário, estarão, sob o sistema 

capitalista, sempre subordinados àquele. 

Aqui, novamente se faz necessário reportarmo-nos ao Estado. Afinal, é este que 

regulamenta a política educacional através de uma legislação cuja finalidade é a produção e 

a reprodução do capital, sendo este destaque evidenciado no processo histórico de 

consumação da sociedade capitalista que, definitivamente, com a produção industrial e a 

consequente implantação do tecnicismo no processo do trabalho, estabelece que “a formação 

para as relações sociais de produção ganhará um lócus específico: a escola de massas” 

(LIMA FILHO, 2010)19. Nestes termos, o Estado, nas sociedades capitalistas, é controlado 

diretamente pela classe burguesa. Marx certamente entendeu a natureza classista da escola 

em todos os níveis do sistema educacional20. 

 

 
19    Documento sem paginação. 
20  Cf. CARNOY, Martin. Educação, economia e Estado: base e superestrutura; relações e mediações. 

Tradução de Dagmar M. L. Zibas. São Paulo: Cortez, 1984, p. 22-23. 

 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

108 

Considerações finais 

 

A técnica e a tecnologia na sociedade capitalista, a qual carrega consigo uma 

oposição inconciliável entre capital e trabalho, têm o seu emprego em favor dos interesses 

da produção e reprodução do capital, dado que os interesses exclusivos, na formação social 

capitalista, são sempre os da burguesia que é a sua classe dominante, econômica e 

politicamente.  

O sistema educacional tem, através da competência do Estado, na forma de 

norteadora daquele, em sendo ele (o Estado) o mediador entre a estrutura produtiva material 

da sociedade e os seus elementos ideológicos – como é o caso da educação –, a função 

decisiva de ser um dos elos responsáveis pela reprodução da autovalorização do capital, 

quando a educação escolar efetua a preparação intelectual, prática, e psicossocial da força 

de trabalho disciplinada em favor do capital. 

Tratamos, fundamentalmente, o fenômeno da técnica na sociedade burguesa na 

sua dimensão ontológica, quer dizer, sobre como ela é usada no sistema capitalista para 

auferir celeridade na produção e propiciar o incremento da mais-valia relativa, o que, 

logicamente, é vantajoso, exclusivamente, para a  classe dos capitalistas, já que, assim, ela 

faz cair o valor da força de trabalho. 

Mediante este processo, a classe trabalhadora vê-se sempre, e cada vez mais, 

submetida ao poder produtivo da técnica, da tecnologia e da maquinaria, as quais nunca estão 

a seu serviço, mas sempre a serviço dos detentores privados dos meios de produção – os 

burgueses capitalistas. 

Sob o que é útil para a classe dos capitalistas, a produção nunca estará 

direcionada a fazer frente às necessidades dos produtores diretos, como já sabemos, dos 

trabalhadores, mas, ao contrário, está sempre em oposição a eles, pois a produção de 

mercadorias é toda direcionada ao mercado mundial. Isto implica a alienação dos 

trabalhadores aos produtos do seu próprio trabalho, na condição de que os produtos passam 

a controlar os seus produtores. 

Há, portanto, no modo capitalista de produção, uma contradictio in adjecto, visto 

que a produção capitalista é essencialmente social, sendo que a apropriação é, dada a lógica 

imanente deste modo de produção, contraditoriamente, privada. Isso significa que a estrutura 

produtiva no capitalismo se apossa de todos os meios, instrumentos e materiais que possam 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

109 

estar disponíveis em determinado momento histórico, como resultado do desenvolvimento 

das forças produtivas da sociedade, sendo, por conseguinte, a produção, nestas condições, 

essencialmente, social; porém, ainda assim, a apropriação é relativa à situação particular de 

cada indivíduo isoladamente, na forma de uma imposição material que se acrescenta à 

produção, em contradição com a apropriação, como uma contraposição dos indivíduos 

separados e opostos uns dos outros pela violência do poder do dinheiro. 

Já no que tange, mais precisamente, à educação, vimos que o norte do modelo 

educacional no sistema do capital é a reprodução das condições materiais da produção e a, 

equivalente, manutenção dos ganhos da classe dos capitalistas. Entre os estudantes, 

obviamente, que sob condições sociais diferentes, condições de classe, existem diferentes 

maneiras de pensar; temores e esperanças; preconceitos e ilusões; simpatias, e antipatias; 

convicções; princípios etc. Contudo, todas as maneiras de pensar e concepções de vida estão 

submetidos, na sociedade de classes, às perspectivas que importam, precipuamente, à classe 

dominante. O que reflete na vida individual dos estudantes das classes subalternas ou 

subordinadas, na confluência da violência na escola, no desalento dos educandos, na 

exacerbação dos preconceitos etc. Enfim, como forma de usurpação da formação integral 

das suas subjetividades enquanto indivíduos genuinamente humanos. 

Nesta medida, um estudo concreto sobre a educação, como o que oferecemos 

neste texto – mostrando a forma como o tecnicismo do processo do trabalho no sistema 

capitalista reverbera na educação escolar –, deve deixar evidente como a produção impõe 

aos indivíduos, particularmente aos educandos, um padrão disciplinar que interessa 

fundamentalmente à própria produção. Basicamente, deve-se procurar saber como se dá a 

mediação entre a esfera da produção e o sistema de ensino e educação, a qual, como vimos, 

ocorre através do Estado. 

Neste diapasão, concebemos que, em sendo o Estado o elemento jurídico-

político da sociedade capitalista competente para nortear o modelo educacional de um país, 

fá-lo-á, dada a sua natureza de classe21, conforme os interesses dos capitalistas. Isto requer 

 
21  “Como o Estado nasceu da necessidade de conter o antagonismo das classes, e como, ao mesmo tempo, 

nasceu em meio ao conflito delas, é, por regra geral, o Estado da classe mais poderosa, da classe 

economicamente dominante, classe que, por intermédio dele, se converte também em classe politicamente 

dominante e adquire novos meios para repressão e exploração da classe oprimida. Assim, [...] o moderno 

Estado representativo é o instrumento de que se serve o capital para explorar o trabalho assalariado” 

(ENGELS, 1985, p. 193-194). 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

110 

a legitimação, pela forma jurídica, de uma pedagogia do capital. Daí a natureza da legislação 

educacional repercutir a estrutura produtiva do capital. 

Porém, isto implica uma contradição, porque a educação, mesmo sendo 

burguesa, permite a crítica. Há, aqui, pois, uma dialética. O modelo educacional institucional 

é postulante dos interesses do capital. Contudo, tanto os educadores quanto os educandos, 

defendem, em importante medida, os seus próprios objetivos. Logo, há de se considerar a 

luta política e o papel do sujeito histórico-revolucionário – o proletariado. Se assim não o 

fosse, o domínio seria total e todos os trabalhadores seriam autômatos. Na verdade, o 

conhecimento sistematizado, mesmo que submetido ao perigo da ideologização, suscita, 

quase sempre, o desejo de mudança.  

Atentemos para o fato de que a educação é também uma possibilidade de fazer 

com que os jovens das classes subordinadas, o proletariado e toda a classe trabalhadora, 

tenham acesso ao conhecimento universalmente produzido, podendo vir a conhecer aspectos 

importantes da tradição filosófica, da ciência, das artes, enfim, das técnicas do conhecimento 

sistematizado. Essa é a condição intelectual mínima para a educação dos trabalhadores, 

tendo em vista a sua apreensão da teoria denunciadora da exploração que o capitalismo lhes 

impõe, a saber, a teoria marxiana. Trata-se da posse, por parte da classe trabalhadora, da 

munição intelectual para fazer-lhe possível empreender a luta política por sua 

autoemancipação. Logo, temos evidenciadas, no mundo contemporâneo, sob o qual reina a 

ignorância e a barbárie, a exemplo do Brasil nos dias de hoje, a atualidade da crítica e a 

vitalidade do pensamento de Marx. 

Com efeito, intervir efetivamente na realidade sócio-histórica do homem, 

significa, para Marx, revolucionar radicalmente o modo de produção material da vida, isto 

é, superar a forma social burguesa, enquanto sociabilidade alienada que submete os 

indivíduos aos interesses de classe, e sofistica o vínculo social nas Constituições do Estado. 

Compreende-se, desta forma, o Estado como a expressão de conjunto para a dimensão da 

alienação humana na sociedade burguesa, sendo, portanto, necessário derrubar esse Estado 

para que o homem atinja a sua emancipação. 

Essa fratura no devir histórico deverá ser obra da classe que sofre diretamente, 

sob o jugo do capitalismo, as contradições da alienação humana e que, para emancipar-se, 

terá de emancipar toda a humanidade, libertando-a da situação desumana à qual está 

submetida pelos princípios de uma prática social alienada. Deste modo, a revolução 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

111 

proletária, que propõe o socialismo e, em consequência, o comunismo como a forma social 

capaz de harmonizar a existência e a essência humanas, pretende ser identificada como a 

revolução do gênero humano. É também por isso que, segundo afirma, pertinentemente, 

Mészáros, “a tarefa de transcender as relações sociais de produção capitalistas, alienadas, 

deve ser concebida na estrutura global de uma estratégia educacional socialista” 

(MÁSZÁROS, 1981, p. 261). 

 

Referências 

 

BOTO, Carlota. Instrução pública e projeto civilizador: o século VIII como intérprete da 

ciência, da infância e da escola. São Paulo: Editora Unesp, 2017. 

 

BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. A reprodução: Elementos para uma teoria 

do sistema de ensino. 3. ed. Trad. Reynaldo Bairão. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves 

Editora S.A., 1992. 

 

CARNOY, Martin. Educação, economia e Estado: base e superestrutura; relações e 

mediações. Tradução de Dagmar M. L. Zibas. São Paulo: Cortez, 1984, p. 22-23. 

 

CHAGAS, Eduardo Ferreira. Marx e os seus textos sobre educação e ensino. Palestra 

proferida no VI Curso de Extensão: “A Filosofia da Educação: Uma Discussão a Partir da 

Tradição Filosófica”, UFC, 8 jun. 2018. 

 

____ . “Diferença entre alienação e estranhamento nos Manuscritos Econômico-filosófico 

(1844), de Karl Marx. Revista Educação e Filosofia, Uberlândia, UFU, v. 8, n. 16 p. 23-33. 

jul./dez. 1994. 

 

____ . “O pensamento de Marx sobre a subjetividade”. In: CHAGAS E. F. et. al. (Orgs.) 

Subjetividade e educação. Fortaleza: Edições UFC, 2012. p. 37-62. 

 

CHAGAS, Eduardo Ferreira; QUEIROZ, Fábio José de. Da pedagogia do capital e de sua 

antítese: violência, (de)formação do trabalho e a luta pela formação humana, Dialectus, ano 

3, n. 9, set./dez., 2016, p. 100-112. 

 

ENGELS, Friedrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 10. ed. 

Trad. de Leandro Konder. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1985.   

 

FELISMINO, Sandra Cordeiro. “Marxismo, a filosofia insuperável do nosso tempo!”, In: 

Trabalho, educação e a crítica marxista”. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2006. p. 289-

306. 

 

FORÇAS produtivas e relações de produção”. HARRIS, Laurence. In: BOTTOMORE, Tom 

(Editor). Dicionário do pensamento marxista. Trad. Waltensir Dutra. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Editor, 1988. 



____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

112 

 

GT Filosofia da tecnologia e da técnica. “Apresentação”. Boletim ANPOF, s/d. Disponível 

em: < http://anpof.org/portal/index.php/en/gt-filosofia-da-tecnologia-e-da-tecnica>. Acesso 

em: 27/ abr. 2020. 

 

HARVEY, David. Os limites do capital. Trad. Magda Lopes. São Paulo: Boitempo, 2013. 

 

LIMA FILHO, Domingos Leite. “Educação técnica e educação tecnológica”. In: OLIVEIRA 

D. A. et. al. Dicionário: trabalho, profissão e condição docente. Belo Horizonte: 

UFMG/Faculdade de Educação, 2010. CD-ROM. 

 

MARX, Karl. Instruções para os delegados do conselho geral provisório: as diferentes 

questões. Tradução de José Barata Moura. Moscovo: Edições Progresso Lisboa, 1982. 

Disponível em: <https://www.marxists.org/portugues/marx/1866/08/instrucoes.htm>. 

Acesso em: 06 dez. 2018. 

 

____ . Manuscritos económico-filosóficos. Tradução de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 

1989. 

 

____ . “Para a crítica da economia política”. In: Manuscritos econômico-filosóficos e 

outros textos escolhidos. Tradução de Edgar Malagodi. São Paulo: Abril Cultural, 1978. p. 

107-140. 

 

____ . O capital: crítica da economia política. Livro Primeiro (v. 1 e 2); “O processo de 

produção do capital”. Tradução de Reginaldo Sant’Anna. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2006. 

 

 

MÉSZÁROS, István. Marx: a teoria da alienação. Trad. Waltensir Dutra. Rio de Janeiro: 

Zahar Editores, 1981. 

 

MORA, José Ferrater. Dicionário de filosofia – Tomo I (A - D) Trad. Maria Stela Gonçalves 

et. al. São Paulo: Edições Loyola, 2000. 

 

NASCIMENTO, João Bosco Brito do. A emancipação humana no jovem Marx: o Estado 

e a história. Dissertação de Mestrado, João Pessoa, UFPB, Departamento de Filosofia, 1998. 

 

____ . A violência na sociedade e na educação em Marx e Engels. Tese de Doutorado. 

Fortaleza, UFC, Departamento de Educação, 2019. 

 

RANIERI, Jesus. Alienação e estranhamento: a atualidade de Marx na crítica 

contemporânea do capital. s/d. Disponível em: 

<http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/cuba/if/marx/documentos/22/Alienacao%20e%20

estranhamento....pdf>. Acesso em: 05 mai./2020. 

 

ROMERO, Daniel. Marx e a técnica: um estudo dos manuscritos de 1861-1863. São Paulo: 

Expressão Popular, 2005. 

 

http://anpof.org/portal/index.php/en/gt-filosofia-da-tecnologia-e-da-tecnica
https://www.marxists.org/portugues/marx/1866/08/instrucoes.htm
http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/cuba/if/marx/documentos/22/Alienacao%20e%20estranhamento....pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/cuba/if/marx/documentos/22/Alienacao%20e%20estranhamento....pdf


____________TECNICISMO, TRABALHO E EDUCAÇÃO EM MARX 
João Bosco Brito do Nascimento 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 93 - 113 

 

113 

SANTOS NETO, Artur Bispo dos. Universidade, ciência e violência de classe. São Paulo: 

Instituto Lukács, 2014. 



 

 

114 

E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 

                        

Jefferson da Silva1 

Marcius Tadeu Maciel Nahur2 
 

Resumo:  

 

O presente artigo busca refletir sobre a importância da filosofia como conhecimento humano e sua relação 

com as demais disciplinas humanas. Sem dirimir a importância do avanço tecnológico e das conquistas 

científicas, faz-se necessária a retomada da importância da filosofia, o ato de filosofar como possibilidade 

de crítica e fundamento para demais ciências e ainda da própria realidade. Ideias difusas sobre a importância 

da técnica ganham mais relevância perante as ciências humanas e sociais, pois, aparentemente, são capazes 

de gerarem mais lucros. No entanto, tais ideias escondem uma tentativa mascarada de impedimento da 

própria reflexão. Retomar a filosofia como fundamento, perpassando pelo senso comum, pela busca do 

conhecimento e como possibilidade de verdade, é uma tentativa de demonstrar a necessidade de uma 

ausência. É retomar o legado da própria condição humana, a sua capacidade de pensar e de busca por 

fundamentação que sustente qualquer ação metodológica.  

 

Palavras-chave: Filosofia. Necessidade. Ausência. Multidisciplinaridade.  

 

AND THE PHILOSOPHY: ABSENCE AND NECESSITY 

 

Abstract:  

This article searches to reflect on the importance of philosophy as human knowledge and its relationship 

with other human disciplines. Without underscoring the importance of technological advancement and 

scientific achievements, it is necessary to resume the importance of philosophy, the act of philosophizing 

as a possibility of criticism and foundation for other sciences and even reality itself. Diffuse ideas about the 

importance of technique are more relevant to the humanities and social sciences because they are apparently 

capable of generating more profits. However, such ideas conceal a masked attempt to prevent reflection 

itself. Returning to philosophy as a ground running through common sense, the pursuit of knowledge and 

the possibility of truth is an attempt to demonstrate the need for an absence. It is to retake the legacy of the 

human condition itself, its ability to think and to search for foundation that underlies any methodological 

action. 

Keywords: Philosophy. Necessity. Absence. Multidisciplinarity. 

 

Introdução 

 

O presente artigo começa com duas perguntas simples: qual a importância da 

filosofia como conhecimento humano? Qual sua relação com as outras formas de 

conhecimento? Imediatamente, parece que responder a tais perguntas não é nada 

complicado, principalmente, para aqueles que, de alguma maneira, têm certo interesse 

 
1   Doutorado em Filosofia pela PUC-SP, professor do Centro Universitário Salesiano de São – Unidade 

Lorena e da Faculdade Canção Nova – Cachoeira Paulista/SP; E-mail: je.filos@hotmail.com. 
2    Mestre em Direito pelo Centro Universitário Salesiano de São Paulo – Unisal – Lorena/SP.   Professor 

do Unisal (Lorena/ SP) e da Faculdade Canção Nova (Cachoeira Paulista/SP). E-mail: 

macielnahur@gmail.com.  



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

115 

pelo conhecimento, pelo saber e pelo desenvolvimento da educação. No entanto, parece, 

hodiernamente, pelo menos no Brasil, que responder a essas questões nãoé tão simples 

assim, pois a filosofia, como outras disciplinas humanas, está perdendo seu vigor para a 

técnica. Parece que o estudo tecnicista é capaz de gerar mais empregos do que a própria 

reflexão, pois essa última seria muito etérea e nada lucrativa, própria de uma classe 

privilegiada que possui tempo e dinheiro para pensar e pesquisar. A impressão que se tem 

é que a filosofia, como outras disciplinas de base, estão perdendo o espaço da reflexão e 

da discussão para a tecnologia. É diante desse cenário que se torna, mais do que nunca, 

necessário retomar o valor das reflexões filosóficas, do filosofar.  

Ela é o que pode possibilitar certa interação com as outras disciplinas, já que 

não é, necessariamente, egocêntrica, voltada para si mesma ou somente para utilidade, ao 

contrário, é excêntrica, pois ajuda a pensar o fundamento das demais disciplinas e ainda 

outras possibilidades que ultrapassam o imediatismo. Ela sempre vai visar ao 

fundamento, à busca pelas causas. Por isso, pode-se dizer que, embora esteja ausente ou 

quase ausente em muitas das reflexões atuais, seja nas escolas, universidades, espaço 

culturais, parece que é necessário atualmente, retomar a radicalidade husserliana, uma 

unidade universal das ciências. 

Husserl partindo do radicalismo cartesiano também se propõe a buscar uma 

reforma completa da filosofia, cuja finalidade é desenvolver a elaa possibilidade de 

unidade universal das ciências. A filosofia seria a base, a fundamentação para outras 

ciências. Poder-se-ia aqui perguntar: Não seria pretensão de apresentar-se a filosofia 

comofundamento para outras ciências? Isso seria possível? Antes de responder a tal 

questionamento, é importante pensar que os estudos técnicos parecem ganhar mais 

relevância, nos dias em curso, do que as ciências humanas e sociais, pois “aparentemente” 

geram mais lucros do que a reflexão. No entanto, nas palavras de Heidegger, a técnica 

moderna, cuja finalidade é a exploração, torna-se um tanto perigosa, pois passa ser o fim 

dos atos humanos e não o desvelamento do ser que pode viabilizar uma vida um pouco 

mais autêntica para cada pessoa. Talvez, seja uma pretensão a filosofia ser fundamento 

para outras ciências, mas deixar de buscar respostas, tentar encontrar caminhos seja 

permitir que só o tecnicismo se desenvolva, e a filosofia como forma de conhecimento 

que se relaciona com as outras disciplinas vai ficando cada vez mais ausente. A filosofia, 

embora necessária, é cada vez mais ausente. O espírito crítico, embora urgente, é cada 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

116 

vez mais ausente. Pode parecer certo ceticismo, mas parece que as universidades, 

faculdades estão perdendo a oportunidade de fomentar a criticidade nos alunos. Elas não 

estão estimulando o debate sério, capaz de mobilizar a sociedade para novos ideais, novos 

caminhos e novos horizontes. Um povo que não reflete, sem espírito crítico, é manipulado 

com enorme facilidade. Ele é moldado nas leis, nem sempre boas e justas, tornando-se 

facilmente manobrado pela opinião pública e pelas diversas formas de poder. Por isso, 

refletir a respeito da importância da filosofia, nos dias de hoje, tornou-se mais do que 

urgente e necessário, não obstante sua ausência.  

Não se trata de uma filosofia desconectada da realidade, mas de uma filosofia 

concreta, capaz de ter efetividade na vida, que se encontra silenciada na sociedade da 

fragmentação do conhecimento. A mentalidade interdisciplinar é uma mentalidade de 

proprietário, que fechas as portas para qualquer outra incursão em sua parcela de saber, 

ainda que seja a mais diminuta. Essa mentalidade hiperdisciplinar é aquela que se 

contenta em saber quase tudo de quase nada. Ela padece da miopia de não enxergar nada 

além do seu quadrado ou, se preferir, do seu cercado.  

O problema volta a ser a necessidade de se encontrar um “ponto arquimédico” 

ou uma mathesis magiste, o conhecimento que possibilite o entendimento da unidade para 

a multidisciplinaridade. Essa busca não se opera, obviamente, por meios simplistas e 

pragmáticos; ao contrário, ela exigirá, outra vez, sobretudo, em tempos de liquidez e 

relativismos, um novo esforço filosófico, até que os planos horizontais dos 

conhecimentos particulares e de suas específicas demonstrações sejam recolocados em 

alinhamento com um eixo vertical do conhecimento apodítico de uma mathesis magiste. 

A metodologia desta investigação é bibliográfica, notadamente, baseada em 

textos de matriz filosófica. Nesse sentido, para enfrentar o problema proposto, 

inicialmente, é preciso retornar à questão se o entendimento da realidade pode apenas 

transitar do senso comum para os conhecimentos particulares, como uma espécie de 

gangorra, e não passar pelo nível do próprio bom senso, enquanto uma espécie de abertura 

de caminho para o senso crítico, capaz de propor um entendimento mais alargado, 

objetivo e universal da própria realidade, tal como sugere o filosofar desde os tempos 

imemoriais.  

Em seguida, coloca-se em pauta o próprio conhecimento e a questão da 

verdade, quando já parecem esgotados por um mundo inundado por supostas suficientes 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

117 

técnicas, ciências e tecnologias. No caso, é o conhecimento filosófico que está em xeque, 

mas é também ele que pode dar xeque-mate a todos esses conhecimentos, quando instala 

a pergunta se eles são capazes de ir além de suas mais particulares realidades percebidas.  

No passo seguinte, traz-se à tona a reflexão sobre a importância do conhecimento 

filosófico e da própria filosofia, no sombrio cenário atual, em que se disseminam 

discursos ideológicos verticais e horizontes, vale dizer, de instituições do poder para a 

sociedade, e da sociedade por todas as suas redes de comunicação, de que são coisas que 

não servem para absolutamente nada.  

Por último, então, enfrenta-se o desafio do próprio exercício de filosofar e de 

lançar a possibilidade de pensar uma filosofia primeira, enquanto capaz de estruturar e 

fundamentar as teorias das demais disciplinas e, ainda, encaminhar as práticas 

pedagógicas que ajudem a sociedade a se posicionar diante de conturbadas realidades 

antropológicas, éticas, políticas e científicas, que assustam os mais e os menos 

desavisados, tais como, os “fantasmas” ecológicos, econômicos e sociais, que batem às 

portas da humanidade nos tempos hodiernos.  

 

1. Do senso comum ao senso crítico 

 

De início, é preciso perguntar se toda e qualquer explicação da realidade tem 

a mesma validade. Se não tem, há de se indagar quais são os níveis de entendimento 

possíveis e seus respectivos significados para a existência humana.  

O senso comum é uma forma de entendimento da realidade, constituído de 

um conjunto assistemático de opiniões e pensamentos utilizados no cotidiano das 

experiências corriqueiras da vida. Ele reivindica a sua validade, mas não escapa à suspeita 

de profunda carência de fundamento ou justificação para aquilo que afirma ou nega sobre 

as coisas.  

Os grupos sociais, nos seus mais diversos espaços, acumulam e transferem o 

senso comum às suas gerações, notadamente, por meio de seus ininterruptos fazeres 

utilitários. Ele dá suporte ao largo espectro de atividades diárias, no âmago das 

sociedades, mas “sem se perguntar e sem explicar em essência o que elas significam.” 

(LUCKESI; PASSOS, 2002, p. 36).  



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

118 

É típico do senso comum “acostumar-se a agir assim”, mas ele não tem o 

costume de questionar “por que assim se age”. Não se nega que há alguma centelha de 

conhecimento no senso comum, mas é também irrefutável que se trata de um modo de 

conhecer “superficial e fragmentário.” (LUCKESI; PASSOS, 2002, p. 37).  

Não podem ser esquecidos os dizeres que procuram demarcar a distinção 

entre o assistemático e o esforço de sistematização do conhecimento, tal como segue:  

 

A diferença é que o conhecimento do homem do povo foi adquirido 

espontaneamente, sem muita preocupação com método, com critica ou com 

sistematização. Ao passo que o conhecimento daquele que estudou algo foi 

obtido com esforço, usando-se um método, numa crítica mais pensada e uma 

organização mais elaborada dos conhecimentos. (LARA, 1986, p. 12).  

 

O cerne da questão dos conhecimentos se encontra na maneira de apreensão 

da realidade. Nesse sentido, o saber-fazer pragmático e utilitário, quando só transita no 

seu próprio quadrado, corre de risco, não raras vezes, de carecer de rigoroso embasamento 

metodológico. Movido pelas forças das circunstâncias e das pressões imediatistas, com 

origem nas meras experiências comuns do cotidiano, ele permanece muito afastado da 

tão necessária coerência, organicidade e universalidade dos juízos cognitivos.  

O senso comum não se preocupa com as inúmeras inconsistências daquilo 

que afirma ou nega, nem tampouco com o grau de extensão de suas proposições. Sabe 

apenas que, aqui e agora, ele tem sua utilidade, ainda que recheada de impropriedades 

não detectadas pelos seus concernidos. No fundo, o senso comum se mostra incapaz de 

identificar, ao menos, cinco limitações em seu raso espectro cognitivo, quais sejam, 

imprecisão, uso arbitrário de crendices, fragmentariedade, inconsciência e miopia 

utilitária. (NAGEL, 1985, p. 16).  

Um passo necessário para o começo de superação do senso comum se dá pelo 

chamado bom senso, que pode ser definido como o conjunto de elementos de criticidade 

que podem e devem incidir sobre o senso comum. O bom senso já possibilita um salto 

qualitativo na apreensão da realidade, o que o senso comum ocupa com inegável 

precariedade. Assim, o bom senso pavimenta o caminho para o senso crítico, que deve 

ultrapassar o senso comum em metodicidade e universalidade. Não é por outra razão que 

se diz que o senso crítico “exige um patamar superior de investigação e produz um 

entendimento mais significativo e abrangente de realidade.” (LUCKESI; PASSOS, 2002, 

p. 39-40).  



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

119 

Na perspectiva da qualificação do conhecimento, o senso crítico tem a marca 

da intencionalidade e se vale de recursos lógico-metodológicos para apreender a 

realidade, sempre orientado pela busca da verdade. Relembrando a lógica de Abraham 

Lincoln, ainda ressoa no mundo atordoado pela enxurrada de informações desencontradas 

a seguinte advertência: ‘é possível enganar todas as pessoas por algum tempo, e algumas 

pessoas o tempo todo, mas não é possível enganar todas as pessoas o tempo todo.’ 

(LINCOLN apud HARARI, 2017, p. 32).     

O senso crítico é um vigilante inquieto e atento para o conhecimento que 

persegue a realidade moldado pela verdade. E, no mínimo, é preciso levar a sério as 

condições de possibilidade do aparato cognitivo, que transita da sensibilidade para o 

entendimento e deste para a razão em relação ao objeto intuído, ao objeto conhecido e o 

objeto pensado, respectivamente. Para tanto, o desafio posto é que o homem saia de sua 

menoridade de que ele mesmo é culpado, buscando servir-se de um entendimento das 

coisas sem tutelas. Por isso, “[...] tem a coragem de te servires do teu próprio 

entendimento! Eis a palavra de ordem do iluminismo.” (KANT, 1980, p. 5). Assim, é 

preciso se colocar a caminho, outra vez, em confronto com o desconhecido, com o mal 

conhecido a partir de suposições, crendices, fantasias e até hipóteses infundadas, e, ainda, 

com tudo aquilo que se admite já bem conhecido por meio de técnicas e instrumentos 

manipuladores, cada vez mais esparsos e incapazes de proposição de uma prática 

pedagógica fundamentada e coerente para as relações humanas e sociais nas diversas 

coletividades, sejam elas mais ou menos heterogêneas. 

Para dar alguns passos além dessa situação aporética sobre o conhecimento 

da realidade, o senso crítico busca se orientar, no mínimo, em quatro direções. Primeiro, 

toma o objeto de investigação como parte de um todo. Segundo, examina um objeto 

singular como parte de algo universal. Terceiro, percebe o objeto de estudo como uma 

manifestação aparente de algo que não aparece, possibilidade para o ser. E, talvez a 

consideraçãodessa possibilidade como fundamentação precursora. Nesse sentido, o senso 

crítico pretende avançar em relação ao estreito horizonte de explicações eventuais da 

realidade, buscando conceitos universais e estruturantes da realidade-verdade.  

 

2. Conhecimento e verdade 

 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

120 

Por vezes, ouve-se dizer que o conhecimento é a “elucidação da realidade.” 

(LUCKESI, 1984, p. 47). Essa expressão comporta algumas explicitações. O vocábulo 

elucidar, de origem latina, é composto pelo prefixo reforçativo e e pelo verbo lucere, que 

significa “trazer à luz”. Do ponto de vista etimológico, elucidar quer dizer “trazer à luz 

fortemente”, ou seja, “iluminar com intensidade”. Desse modo, conhecer é entendido 

como elucidação da realidade-verdade.  

A luz do elucidar, por sua vez, guarda relação direta com a incidência da “luz 

da inteligência” sobre essa possível realidade-verdade que se busca conhecer. Agora, 

trata-se de inteligibilidade. Como elucidação da possível realidade-verdade, o 

conhecimento é a forma de torná-la um pouco mais inteligível, transparente e clarividente. 

Assim, enquanto a possível realidade-verdade, por meio de seus fenômenos, 

manifesta-se como opaca e enigmática, oferecendo resistências ao seu desvendamento, 

por parte do intelecto humano (desvendar = tirar a venda), a elucidação é a sua 

iluminação, o seu desvelamento (desvelar = tirar o véu). O ato de conhecer, portanto, 

como ato de elucidar, é sempre o maior esforço possível de enfrentar o desafio de 

desvendar-desvelar a realidade-verdade, descortinando o sentido das coisas. Essa possível 

realidade-verdade tanto pode ser um único objeto, como uma teoria deles formando um 

todo, mesmo porque nenhum objeto se apresenta isolado ao conhecimento.  

No conhecimento, há quatro elementos a serem focalizados. O sujeito que 

conhece. O objeto a ser conhecido. O ato de conhecer. E, finalmente, o resultado da 

cognição. O sujeito opera com sua faculdade da inteligibilidade. Os conceitos advêm da 

apreensão adequada do mundo exterior. Desse modo, a elucidação da realidade não é ato 

exclusivo do sujeito, mas fruto de uma mediação interpretativa com e a partir da realidade 

exterior. Os fragmentos da realidade apenas lhe oferecem uma lógica de inteligibilidade, 

possibilitando o desvendar-desvelar, o descobrimento, de uma integração entre eles, 

formando-se, assim, um conceito, enquanto entendimento de totalidade e universalidade. 

Lembrando que o conceito não pode afastar-se do seu objeto. A propósito, a função da 

filosofia não é outra senão produzir conceitos.Mas, ainda é preciso considerar o ato de 

conhecer, tido como um processo de interação que o sujeito efetua com o objeto, sempre 

tentando se orientar pela lógica que possibilita expressá-lo de maneira conceitual. Então, 

o sujeito interage com o objeto para descobrir-lhe, na teoria e na prática, a forma de ser. 

No “Proêmio” ao “Comentário à Metafísica” de Aristóteles, Tomás de Aquino entende a 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

121 

necessidade de dar atenção a uma ciência que é intelectual ao máximo edeve ser 

ordenadora de todas, porque é ela que versa sobre o que é mais inteligível. (AQUINATIS, 

1950, p. 3). Por derradeiro, o resultado do ato de conhecer é o conceito elaborado a partir 

da realidade, o conhecimento propriamente dito, como algo necessário da operação 

intelectual capaz de embasar as mais diversas ciências que investigam parcelas da 

realidade.  Não é por outra razão que assim se diz sobre o pensar filosófico: 

 

O filósofo é bom em conceitos, e em falta de conceitos, ele sabe quais são 

inviáveis, arbitrários ou inconsistentes, não resistem um instante, e quais, ao 

contrário, são bem feitos e testemunham uma criação, mesmo se inquietante 

ou perigosa. (DELEUZE; GUATTARI, 2010, p. 10). 

 

O conhecimento existe para a contenção de tudo quanto possa haver de 

enganoso ou falso sobre a possível realidade-verdade. Não é demais ressaltar que, em 

tempos de declínio da razão, e de ascensão dos emotivismos, sensacionalismos e 

militâncias apelativas sobre as coisas, a “ignorância está na moda.” (KAKUTANI, 2018, 

p. 39). O conhecimento, como elucidação da realidade-verdade, decorre de um esforço 

concentrado de investigação metódica para se descobrir aquilo que se oculta, se 

escamoteia ou se manipula, ficando distante de algo que possa ser entendido 

razoavelmente, e, além disso, muito longe do que deva ser bem entendido pela 

racionalidade objetiva e universal. Só depois de elucidado em sua possibilidade de ser é 

que um objeto intuído, conhecido ou pensado pode ser considerado minimamente 

entendido.  

O conhecimento proporciona ao sujeito condições de entender a possível 

realidade-verdade e melhor conviver com ela, tornando-a adaptada às suas necessidades. 

O conhecimento crítico é, pois, um indispensável fator de libertação, inclusive, das 

informações desqualificadas e das opiniões rasas, que vociferam suas “verdades” pelos 

arredores do mundo, sobretudo, valendo-se das redes sociais. É esse cenário assustador 

que faz lembrar os dizeres agudos a seguir declinados:  

 

As redes sociais deram o direito à palavra a legiões de imbecis que, antes, só 

falavam nos bares, após um copo de vinho e não causavam nenhum mal à 

coletividade (...). Nós os fazíamos calar imediatamente, enquanto hoje eles têm 

o mesmo direito de palavra do que um prêmio Nobel. [...] O drama da internet 

é que ela promoveu o idiota da aldeia aportador da verdade. [...] É a invasão 

dos imbecis. (ECO, 2017).  

 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

122 

 

As palavras de Umberto Eco, agudas sobre esse universo das tecnologias da 

informação e da comunicação, fazem ecoar as críticas de Heidegger à técnica: “A filosofia 

não é um saber, que, à maneira de conhecimentos técnicos e mecânicos se possa aprender 

diretamente ou, como uma doutrina econômica e formação profissional, se possa aplicar 

imediatamente e avaliar de acordo com sua utilidade.” (HEIDEGGER, 1966, p. 45). 

Eventuais mais erros do que acertos não são indicadores de derrocada da 

razão filosófica; ao contrário, constituem uma forma de entendimento coerente, que não 

deixa de considerar condições e limitações com sensatez. Porém, se os acertos atestam a 

inteligibilidade da possível realidade-verdade, os erros levam a movimentar o 

conhecimento para desfazê-los, tendo sempre à frente o horizonte da realidade-verdade a 

ser desvendada-desvelada. E esse conhecimento persistente não é outro senão o filosófico 

e a próprio ato de filosofar, enquanto busca incessante do saber, por saber que não sabe, 

aliás, o que com muita dificuldade sabe.   

 

3. Conhecimento filosófico e filosofia 

 

Um primeiro ponto básico quando se fala em conhecimento filosófico e da 

própria filosofia é não deixar passar ao largo a discussão sobre sua importância, 

sobretudo, quando se disseminam discursos ideológicos verticais e horizontes, vale dizer, 

de instituições do poder para a sociedade, e da sociedade por todas as suas redes de 

comunicação, de que essas são coisas que não servem para absolutamente nada. Não se 

questiona, nos tempos atuais, a importância das técnicas, das ciências e das tecnologias.  

Entretanto, no tocante ao conhecimento filosófico e à própria filosofia, nesses dias, volta 

e meia se lança aqui e ali o questionamento sobre sua real necessidade, isso quando já não 

se coloca logo o rótulo de que não fazem o menor sentido, sem o mínimo incomodo com 

sua ausência.  

Sem fechar o círculo, não é tão difícil detectar, ao menos, cinco atitudes em 

relação ao conhecimento filosófico e à filosofia, não surpreendendo que as negativas se 

sobressaem como maioria. Para uma primeira atitude, conhecimento filosófico e filosofia 

são coisas inúteis, produtos de mentes diletantes e sem qualquer comprometimento com 

os problemas cotidianos reais das pessoas. Assim consideram todos aqueles que veem o 

conhecimento filosófico e a filosofia como construtores de castelos estéreis de ideias e 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

123 

conceitos que servem apenas para preenchimento de tempo de um grupo que pode ser 

rotulado de “fora da realidade e que não tem nada de mais importante para fazer”.  

Uma segunda atitude, realizando uma espécie de jogo duplo, fala do 

conhecimento filosófico e da filosofia com certa polidez e até de forma elogiosa, mas não 

leva a sério o que diz, porque, no fundo, considera o conhecimento filosófico e a filosofia 

excrescências para a sociedade que precisa de vida produtiva.  

Uma terceira atitude, mais especificamente, segue na direção de uma blague. 

Uma frase já folclórica expressa bem essa visão, a saber: com ou sem conhecimento 

filosófico e filosofia, o mundo segue tal e qual, de modo que não trazem qualquer 

orientação concreta sobre de onde ele vem e para onde vai.  

Uma quarta atitude, assumida até por poderes constituídos, entende que 

conhecimento filosófico e filosofia são “perigosas armas em mãos erradas”, vale dizer, 

das pessoas, dos cidadãos, motivo pelo qual são desqualificados, aqui e acolá, pelos 

detentores do mando.  

Obviamente, todas essas quatro atitudes são negativas em relação ao 

conhecimento filosófico e à filosofia, ainda que camuflem, algumas vezes, o jogo apenas 

estratégico de dizer que o conhecimento filosófico e a filosofia até poderiam ser 

valorizados se a realidade da vida fosse outra, ou seja, se outras prioridades econômicas 

e sociais da coletividadejá tivessem sido satisfeitas. Em poucas palavras, primeiro viver 

e, se sobrar tempo, então, talvez, até seja interessante dar uma flertada com o pensar 

filosófico, mas não muito para “não ficar com a cabeça nas nuvens e perder contato com 

o chão”. Nesse cenário de negatividades, resta uma quinta atitude, única de caráter 

positivo, que assume o conhecimento filosófico e a filosofia em seu aspecto essencial de 

ser uma forma de entendimento necessário à “práxis” humana, rejeitando as visões 

distorcidas sobre sua real importância para a vida em todas as suas dimensões. Nesse 

sentido, atenção seja dada aos seguintes dizeres:  

Devemos repelir qualquer ideia de que a filosofia seja um quadro exposto à 

contemplação do homem, ou mesmo um entorpecente para mergulhá-lo em 

doces sonhos etéreos, enquanto esquece a realidade da vida e o mundo que há 

a fazer dentro dela. A filosofia é, antes de mais nada, em primeiro lugar, e 

acima de tudo, [...], uma ferramenta, um instrumento de açãocom a ajuda da 

qual o homem conhece a natureza e busca o conforto físico e espiritual para a 

vida. Se o homem realmente se destaca dos outros animais pela amplidão e 

profundidade de seu pensamento, se tudo o que ele realizou, desde que, saindo 

da selvageria, começou a construir o que chamamos de civilização, foi a 

concretização desse pensamento que, evoluindo, se transformou, através do 

tempo e do espaço. Não há dúvida de que esse pensamento, mobilizando os 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

124 

dedos de sua mão, é sua principal arma na conquista da natureza e, portanto, 

de sua liberdade. (BASBAUM, 1978, p. 302-303). 

  

Assim, a verdadeira compreensão do significado do conhecimento filosófico 

e a filosofiaimplica assumir como formas de entendimento da realidade que ajudem 

melhor orientar o ser humano para sua ação individual e social com os diversos mundos 

com os quais ele interage diuturnamente. Ela pode e deve contribuir para que ele não se 

deixe cegar por todo tipo de estratégias manipuladoras, que vão de ditaduras de opiniões 

pré-configuradas a torrentes de informações desencontradas e desqualificadas, que lhe 

afastem de procurar o sentido do próprio existir humano com todos os desafios próprios 

de cada tempo.  

Desde que se recusem visões pré-concebidas, explícitas ou implícitas, sobre 

o conhecimento filosófico e a filosofia, de modo a diminuir ou alijar a real importância 

que possuem de fato, então, pode-se avançar para um entendimento um pouco mais 

elaborado sobre o pensamento filosófico, tal como exposto nas palavras a seguir:  

 

Seja a filosofia o que for, está presente em nosso mundo e a ele 

necessariamente se refere. Certo é que ela rompe os quadros do mundo para 

lançar-se no infinito. Mas retorna ao finito para, aí, encontrar seu fundamento 

histórico sempre original. Certo é que tende aos horizontes mais remotos, 

horizontes situados para além do mundo, a fim de ali conseguir, no eterno, a 

experiência do presente. Contudo, nem a mais profunda meditação terá sentido 

se não relacionar à existência do homem aqui e agora. A filosofia entrevê os 

critérios últimos, a abóbada celeste das possibilidades, e procura, à luz do 

aparentemente impossível, a via pela qual o homem poderá enobrecer-se em 

sua existência empírica. (JASPERS, 1976, p. 138).   

 

 

O filósofo procura mostrar que a filosofia é uma forma de entender a 

cotidianidade do mundo com suas grandezas e suas misérias. Mas, essencialmente, ela é 

o caminho pelo qual é possível enobrecer a própria existência. Mesmo que a filosofia 

elabore conceitos tão abstratos, no fundo, eles nada mais fazem do que expressar a vida 

de forma refletida. Eles brotam da realidade e, para abarcá-la na sua universalidade, 

precisam ultrapassá-la, propondo entendimentos que se universalizem e sejam 

fundamentos mais sólidos para vários tipos de ações, especialmente, as pedagógico-

educativas. A propósito, é que se pode captar nas anotações aqui trazidas:  

 

[...] a filosofia reflete sobre os dados concretos do dia-a-dia; porém, para 

cumprir seu papel, necessita descolar-se dessa realidade empírica para, no 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

125 

nível do pensado, deslindá-la e, assim, possibilita ao ser humano uma 

orientação para asua prática. Desse modo, e tão-somente desse modo, é que a 

filosofia pode ser significativa para o ser humano, individual ou coletivo. 

Pensando o concreto, ela constitui um entendimento coerente e crítico que 

possibilita o direcionamento da prática cotidiana. (LUCKESI; PASSOS, 2002, 

p. 82-83).  

 

A filosofia não constitui, de modo algum, uma simples abstração 

independente da vida. Evidentemente, o ser humano não se alimenta de filosofia, mas, 

sem dúvida alguma, sua existência se amesquinha, chega à inanição, sem a ajuda dela.A 

filosofia pode lhe proporcionar uma forma um pouco mais consciente e crítica de pensar, 

agir e sentir tudo aquilo que a existência lhe reserva no inevitável pêndulo das 

acomodações e inquietações. De uma vez por todas, é preciso não negligenciar a atenção 

a essa íntima ligação entre o que parece mais abstrato e o que se apresenta de mais 

concreto, tal como se pode perceber nessas palavras a seguir: “A filosofia vazada na 

linguagem conceitual é profundamente solidária com a vida, com a existência. Ela marca 

o desejo, a ânsia que o homem tem de elucidar a sua circunstância existencial.” (BUZZI, 

1973, p. 9).  

Não há como viver sem se perguntar sobre o real sentido das coisas. Não há 

como colocar algo em prática sem se questionar sobre o seu significado e seu impacto na 

vida. As práticas educativas, os mecanismos de ensino e pesquisa institucionais, com suas 

tecnologias ativas, não podem ir muito longe se carecem de fundamentos filosóficos mais 

sólidos que ofereçam possibilidades reais de tirar as pessoas de suas “cavernas 

solipsistas”, quando elas se inclinam a fazer proposições teóricas e práticas sobre as 

realidades éticas, políticas, científicas, econômicas, sociais, culturais, religiosas e 

ambientais de um mundo complexo e em profundas e aceleradas transformações. A 

respeito dessa visão sobre a filosofia, não seria um despautério se ter uma clara 

compreensão do que ela pode operar no mundo, tal como se vê: 

 

A filosofia é a resposta que uma sociedade traz à dupla exigência de refletir 

criticamente e de se explicar teoricamente quanto aos valores e representações 

que tornam inteligíveis, ou pelo menos aceitáveis, para os indivíduos que nela 

vivem um modo de ser, isto é, um modo de viver e de morrer, de imaginar e 

de conhecer, de amar e de trabalhar, de mandar e de obedecer etc., que constitui 

o legado da tradição, e que os indivíduos devem assumir e, de fato, já 

assumiram antes mesmo de poder responder por ele, ou justificá-lo diante da 

própria razão. (LIMA VAZ, 1978, p. 7). 

 

 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

126 

O que se quer dizer é que a filosofia busca tratar dos fundamentos últimos 

que ajudam a dar sentido ao existir humano na história. A filosofia se encarrega de 

fundamentar a concretização de um espírito e de um conceito, tentando demonstrar-lhe 

alguma verdade objetiva e universal, além de influenciar e orientar o curso da história dos 

propagadores de tais ideias. Dessa maneira, a filosofia não se reduz apenas à interpretação 

do “já vivido” e do que se “está vivendo”, mas também o entendimento das aspirações 

maiores da humanidade. Nesse sentido, ela é o sustentáculo de um modo de viver de agora 

em diante. No entanto, não se vai adiante sem um referencial marcante, um fundamento 

matricial, que oriente esse horizonte. Assim, no mundo atual, tão contaminado de visões 

idiossincráticas e exclusivistas, enredado por apelos imagéticos e cliques apressados em 

aparelhos de ininterrupta conexão, inundando todos os espaços da vida, desde os lares até 

os ambientes escolares, com informações superficiais e desorientadas sobre as coisas do 

mundo, é mais do que urgente e necessário voltar ao filosofar e, se possível, a uma 

filosofia primeira, diante de tanta ausência de um pensamento mais crítico, coerente e 

consistente a respeito da realidade-verdade.  

4. Filosofar e filosofia primeira 

 

O exercício do filosofar implica que o próprio ser humano, individual e 

coletivamente, o quanto lhe seja possível, assuma a sua existência e se comprometa a lhe 

dar sentido crítico e consciente em suas ações.  

A raiz da filosofia é, precisamente, o espantar-se, o maravilhar-se, surgido no 

ser humano ao se defrontar com a totalidade e universalidade das coisas. A atual era das 

técnicas, ciências e tecnologias, com seus artefatos de informação e comunicação por 

todos os lados, traz muitos desafios quanto aos seus fins, sobretudo, em relação às práticas 

pedagógico-educativas. Mas, entre todos os desafios, o principal deles parece ser a 

questão de um pensamento organizado que seja fundamento estruturante ou, então, 

condição de possibilidade de entendimento dessa realidade. Não é por outro motivo que 

se colocam as seguintes anotações:  

 

Em suma, qual a atitude do homem diante do quadro oferecido pela evolução 

tecnológica até agora? Como poderá ele ter uma visão menos fragmentada do 

processo, através de novos saberes ou conjunto de saberes, nem sequer 

cogitados até agora? (MORAIS, 1971, p. 5-6).  

 

 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

127 

As respostas a esses questionamentos devem ser vasculhados no universo 

filosófico. A filosofia, já em seus primórdios, não era uma mera atividade lúdica, mas a 

busca de um saber epistêmico, especulativo, teórico, capaz de levar o ser humano ao 

conhecimento das primeiras e últimas causas de todas as coisas. Não se pode confundir a 

filosofia com os sabores emotivistas de tudo quanto seja sem-razão. O filosofar autêntico 

sempre buscou juízos apodíticos da razão, ou seja, necessários e suficientes para 

fundamentar os conhecimentos das coisas em suas múltiplas realidades. O saber 

filosófico, desde seus primeiros passos, persegue princípios e fins últimos da realidade. 

Nessa busca, o saber filosófico não finca raízes no setorial. Ela sai à procura do 

englobante em todos os campos da atividade epistêmica humana. Suas proposições devem 

ser válidas para todas as esferas e regiões do saber humano. Nesse sentido, é preciso não 

perder de vista essas palavras de orientação sobre a relevância inafastável do saber 

filosófico:  

 

Ao estabelecerem-se leis e princípios, devem estes ter validez em todos os 

campos do conhecimento, porque só assim se constituirá o nexo que estrutura 

o saber epistêmico num conjunto coordenado, [...], que é a adequação dos 

opostos analogados, cujas funções subsidiárias estão subordinadas à função 

principal, cuja norma é dada pela totalidade. (SANTOS, 2009, p. 51).  

 

 

As sociedades contemporâneas, em geral, não manifestam preocupação 

filosófica, seja com uma filosofia primeira estruturante ou mesmo com uma filosofia 

como condição de possibilidade de entendimento da realidade. Ao menos uma ou outra 

deveriam ser retomadas para fundamentação. O equívoco seria não considerar nenhuma 

delas como essa fundamentação para os conhecimentos que investigam, em suas 

respectivas áreas, a própria realidade.  

A filosofia primeira estruturante será tratada aqui como “filosofia concreta”. 

Atenção seja dada ao adjetivo “concreta”. Não está empregado em sentido comum, mas 

no sentido original do latim cum crescior, vale dizer, “crescer junto”. Desse modo, só se 

cresce junto em movimento. É urgente movimentar o saber filosófico. Uma filosofia 

concreta, portanto, cresce junta com alguma outra coisa. Qual coisa seria essa, caberia 

perguntar. A resposta não poderia ser outra, senão a seguinte: “A rigor, todas as aplicações 

do pensamento humano, das quais a filosofia é fundamento e garantia.” (SANTOS, 2009, 

p. 27). Desse modo, uma filosofia concreta é aquela que examina os princípios de todas 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

128 

as outras formações de conhecimento humano ao mesmo tempo em que espia a si mesma 

como elemento de garantia da validade desses princípios. Nesse movimento, ele 

transforma não somente a área que tocou, mas também a si mesma, trazendo junto os 

elementos dessa área em uma síntese dos conhecimentos humanos em um novo patamar 

de saberes. A lógica da filosofia concreta é inclusiva, e não excludente, no ato de “crescer 

com” os conhecimentos específicos. Ela é o elemento abstrato que tem como objetivo 

prover de argumentos universais e válidos as possibilidades de entendimento de todas as 

demais regiões do conhecimento. Mário Ferreira dos Santos colocou em prática uma 

“filosofia concreta”. Em uma palestra, ao ser indagado do porquê de sua obra tratar de 

temas distintos e distantes como economia, linguística e psicologia, se ele era filósofo, a 

sua resposta foi surpreendente. Sua explicação inverteu os termos da questão: justamente 

por ser filósofo sua missão é examinar os fundamentos epistemológicos de todas as searas 

do saber; uma filosofia incapaz de realizar esse exame não é uma filosofia concreta, mas 

somente um conjunto doutrinário (SÁ MARTINO, 2009, p. 28). Ao que tudo indica, a 

inspiração disso é tomasiana, quando o escolástico assim se pronunciava: oconhecimento 

dos fundamentos de uma ciência não podem existir nessa ciência em si, mas devem ser 

pensados a partir de fora, com uma ciência cujos princípios já não precisem e nem 

comportem uma demonstração. (AQUINAS, 1968, p. 35-37). Essa ciência do fundamento 

não demonstrável é a filosofia primeira (“metafísica”), ou seja, a ciência da mais alta 

forma do Ser. E o que é ele, seria importante perguntar. A resposta é simples: “O ser é o 

que dura, o que afirma, o que perdura, o que fundamenta tudo quanto é sendo para os 

modernos. É o fundamento de todo ente.” (SANTOS, 2009, p. 81). Isso significa que o 

real é inteligível na medida em que se torna estruturado conceitualmente.  

Entretanto, há ainda proposta de desconstrução dessa filosofia primeira 

(“metafísica”), por ser considerada de totalidade rígida, de tal modo que se apregoa que, 

na contemporaneidade, a sua tarefa, agora, é “articular um conceito de ente que é condição 

de possibilidade de todas as outras afirmações sobre as entidades, e não apenas sobre as 

entidades atuais, mas também sobre as puramente possíveis.” (OLIVEIRA, 2014, p. 15).  

 Heidegger foi o pensador que alterou, de modo radical, a reviravolta  

moderna da dimensão do ente para a  do sujeito, além de dizer que a linguagem humana 

pode falar dos entes, mas não do ser. O desvelamento do ser não pode ser obra de um 

ente,  mesmo que privilegiado como o ser-aí, mas só pode se dar através da iniciativa do 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

129 

próprio ser. Aqui se encontra a reviravolta do pensamento hideggeriano, a saber: o homem 

não pode desvelar o sentido do Ser. A metafísica não tem feito outra coisa senãofocalizar 

apenas os entes, e não o Ser. Para ele, então, é preciso indagar pelo Ser, trazer à luz esse 

esquecido. (HEIDEGGER, 1966, p. 17). De qualquer modo, através de suas intuições, ele 

acabou abrindo caminho para a rearticulação da metafísica, vale dizer, para uma 

“metafísica primordial”, que assim é definida: 

 

A tese central neste ensaio é, porém, que há mais para metafísica do que 

metafísica geral e especial, ou ontologia geral e especial, como já 

caracterizado. Metafísica também inclui uma mais profunda ou mais 

fundamental teoria que pode ser chamada de metafísica primeira – metafísica 

primária – ou, mais adequadamente, [...] – metafísica primordial. (PUNTEL, 

2011, p. 304-305).  

 

 

 Entretanto, articular uma teoria metafísica completa significa elabora um 

catálogo completo das categorias sob as quais todas as coisas e suas relações mútuas 

podem se enquadrar. Essa elaboração levaria à distinção entre categorias básicas e 

categorias derivadas. Mais ainda.  Isso exigiria uma especificação sobre como entidades 

derivadas podem ser analisadas em termos de entidades das categorias básicas. Com se 

diz, nesse ponto “precisamente, consistiria na tarefa de fornecer uma explicação de tudo 

o que há. Certamente não muitos metafísicos hoje estariam em condições de oferecer uma 

teoria completa de categorias.” (OLIVEIRA, 2014, p. 40).  

Quando o problema parece desatado, na realidade, ele não está ainda bem 

resolvido. A história do pensamento metafísico mostrou que persistem dificuldades 

quando se reduz a metafísica à busca dessas categorias mais gerais, Não se trata apenas 

de discordâncias quanto às categorias, mas também divergências com relação aos objetos 

que há no mundo. A pergunta sobre que objetos ou coisas há no mundo precede a 

indagação sobre as categorias. Contudo, essas dificuldades não levam, necessariamente, 

ao descarte de uma metafísica sistemática no mundo contemporâneo. E, os debates 

metafísicos mais recentes, seguem ainda apontado para certas exigências inafastáveis 

dessa metafísica na quadra atual, não deixando de assinalar alguns pontos basilares: ela 

tem de ser fundamentada em argumentos transcendentais; tem de fazer jus ao fato moral; 

tem de fazer jus à realidade como ela se manifesta, o que não implica, necessariamente, 

um processo indutivo; nela deve haver um espaço próprio para a  análise da interioridade; 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

130 

e, uma boa metafísica tem de conter uma ontologia da intersubjetividade e do social. 

(HÖSLE apud OLIVEIRA, 2014, p. 41).  

A tese básica é a de que há múltiplos seres. É aqui que se fala, então, de uma 

ontologia achatada, capaz de articular um ideal que poderia ser assimilado por diferentes 

posições metafísicas. Não se trata de ecletismo, mas daquilo que pode ser chamado de 

pequena ontologia. Ricouer pode ajudar nessa questão. Em “História e Verdade”, ele 

sustenta que afirmar o ser é importante, mas não é de menor relevância negar. O mérito 

das filosofias negativas foi colocar em xeque a concepção essencialista de muitas coisas. 

Não deixa de ser curiosa a retomada que Ricouer faz de Platão, apontando-o como o 

primeiro a reconhecer que “o ser e o não-ser nos embaraçam.” (PLATÃO apud 

RICOUER, 1968, p.337). Esse embaraço torna-se, outra vez, canteiro fértil para que se 

devolva à sociedade contemporânea, o filosofar entre essas duas possibilidades, uma 

necessidade diante da ausência do pensar filosófico nessas miríades de informações e 

conhecimentos técnicos, científicos e tecnológicos que enredaramnão só o mundo a fora, 

mas também toda a cadeia de ensino, da educação básica aos cursos superiores. É a partir 

daí que a academia pode ser, com seu espaço de acolhimento das pluralidades e das 

diversidades, promotora do ato de filosofar capaz colocar as pessoas à procura de 

fundamentos para seus conhecimentos, formados desde o senso comum até os mais 

especializados.  

 

Conclusão 

 

Parece uma pretensão daquele que se preocupa com o ato filosofar a 

afirmação de que a filosofia deveria voltar, no que é possível, à sua vocação originária, 

ser fundamento para demais disciplinas, pois posta ao lado das outras disciplinas ela 

realmente parece perder sua validade, pois voltando-se para o um ambiente em que a 

preocupação econômica parece o métie (assunto) do momento, a filosofia vista sob este 

aspecto torna-se realmente inútil, no entanto, posta como possibilidade de fundamento e 

de criticidade das disciplinas e do sistema econômico, ela ainda continua tendo seu valor 

irrevogável.  

O filósofo com sua capacidade de conceituação, sua contenção quanto ao 

duvidoso, o enganoso e o falseamento, ainda continua capaz de ouvir, ler, criticar e 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

131 

embasar as mais diversas ciências que investigam a realidade. E ainda, embora possa 

parecer uma pretensão, ele é capaz de vislumbrar o horizonte que articula ou desarticula 

o real-social. Partindo da própria realidade e das discussões tão difundidas e difusas sejam 

políticas, ecológicas, religiosas, econômicas e outras, a filosofia pelo esforço e operação 

intelectual é capaz elaborar conceitos críticos e ainda delimitá-los para avanço da própria 

ciência evitando assim, a superficialidade e anomalias, tanto nas práticas científicas 

quanto na relatividade das ações. Ela pela sua reflexividade e pelo seu esforço de 

investigação metodológica continua vigorosa em descobrir o que se oculta, se escamoteia 

e se manipula nos discursos, narrativas e nas práticas ambíguas. Ainda que um horizonte 

esteja distante a filosofia pelo seu próprio ato de filosofar é capaz de enxergar as arestas 

necessárias a serem enfrentadas. No entanto, como se afirmou-se ao longo do artigo, 

ideias difundidas um tanto negativas rodeiam seu horizontes ou corroboram para sua 

ausência a fim de torná-la mais ausente como, conhecimento inútil, produto de mentes 

diletantes, conceitos abstratos e conhecimento improdutivo. Tais ideias podem estar 

camuflando uma tentativa defensiva e perversa de manter a reflexão e a crítica afastadas, 

impondo à massa opiniões arbitrárias como se fossem parte da própria realidade.  

Por isso, assumir o ato de filosofar ou retomar o tema da filosofia como 

necessidade embora ausente é mostrar a importância e ao mesmo tempo estimular aquilo 

que é próprio de cada ser humano a capacidade de reflexividade. Mais do que nunca 

parece ser necessária a retomada do filosofar, essa capacidade propriamente humana de 

refletir e tentar encontrar fundamento para ação e para realidade. É conclamar os filhos 

da terra a sair na menoridade e avançar para uma maioridade através da crítica não para 

aliar-se a um partido ou a um posicionamento ideológico, mas uma tentativa asceta de 

interpretar, buscar e fundamentar a própria morada. Basear-se somente no fazer, nas 

técnicas, na produtividade como começo, meio e fim, é caminhar para o próprio abismo, 

pois como esse saber fazer poderá se manter sem motivações pungentes que fundamentem 

seu próprio existir. Pode-se dizer que com o tempo essas técnicas entrarão em inanição 

sem alcançar o que se propôs, o crescimento. Sem a reflexão e sem a busca de 

fundamentação tudo pode ser tornar massa de manobra. Essa busca de fundamentação, 

que não pode ser desconsiderada nem no universo teórico, nem no plano prático, evoca 

uma nova investigação metafísica. Não é tão simples dizer que se trata desta ou daquela 

metafísica que o pensamento filosófico já percorreu. Isso seria fechamento em um modelo 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

132 

previamente estabelecido. O momento atual de complexidades cognitivas exige aberturas 

epistêmicas. Mas, de qualquer modo, esse processo de escavação de um horizonte mais 

profundo remete a se pensar a possibilidade estruturante de uma metafísica que talvez 

possa retomar uma fundamentação ao estilo dos argumentos transcendentais, com 

conexões com as múltiplas realidades existenciais, contendo ainda uma ontologia bem de 

perto das manifestações intersubjetivas, não só no nível das relações sociais, mas também 

na dimensão da formação integral do ser humano.  

Por isso, refletir e retomar o ato de filosofar é uma tentativa constante de 

entender a realidade e na medida do possível orientar o ser humano na sua ação individual 

e social. Longe de ser uma espécie de conhecimento consolador para ação humana, uma 

certa terapia ou qualquer tipo de autoajuda, o ato de filosofar impede que estratégias 

manipuladoras sejam de ideias pré-configuradas ou de informações desencontradas 

tomem corpo assumindo uma posição de verdade para as pessoas. Por isso, mais do que 

nunca, embora pareça que a filosofia como fundamento esteja tão ausente, ela se faz 

necessária para a fomentação da reflexão, para o impedimento de manipulação das 

massas, para o avanço das disciplinas e demais práticas pedagógicas. Ela aliada as outras 

disciplinas é capaz de gerar um ponto de unidade realizando a efetivação da 

multidisciplinaridade tão necessária para os conhecimentos produzidos, produtivos, mas 

espaçados e separados.   

 

Referências 

 

AQUINATIS, Thomae. Duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio. In: 

Proemium. Turim:Cathala-Spiazzi, 1950. 

AQUINAS, Thomas. Comentary on Aristotle’s Physisc. London: Routledge, 1968.  

 

BASBAUM, Leôncio. Sociologia do materialismo. São Paulo: Símbolo, 1978.  

 

BUZZI, Arcângelo. Introdução ao Pensar. Petrópolis: Vozes, 1973.  

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Trad. de Bento Prado Jr.  e 

Alberto Alonso Muñoz. 3. ed. São Paulo: Editora 34, 2010.  

 

ECO, Umberto. Umberto Eco – Internet, Social Media e Giornalismo. Disponível em: 

https://www,youtube.com/watch?v=u10X-GPuO3C4. Acesso em 31 ago. 2019.  

 

https://www,youtube.com/watch?v=u10X-GPuO3C4


____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

133 

HARARI, Yuval Noah. 21 lições para o século 21. Trad. de Paulo Geiger. São Paulo: 

Companhia das Letras. 2018.  

 

HEIDEGGER, Martin. Introdução à Metafísica. Trad. de Emmanuel Carneiro Leão. Rio 

de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1966.  

 

HUSSERL, Edmund. Meditações Cartesianas, Conferências de Paris. Trad. de Pedro 

M. S. Alves. Lisboa: Phainomenon – Clássicos de Fenomenologia, 2010.   

 

JASPERS, Karl. Introdução ao pensamento filosófico. Trad. de.  São Paulo: Cultrix, 

1976.  

 

KAKUTANI, Michiko. A morte da verdade. Trad. de André Czarnobai e Marcela 

Duarte. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2018.  

 

KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: “Que é o Iluminismo?” Trad. de Artur Mourão. 

Lisboa: Ediçoes 70, 1980. 

 

LARA, Tiago Adão. Caminhos da razão no Ocidente. 2. ed. Petrópolis:  Vozes, 1986. 

 

LIMA VAZ, Henrique Cláudio de. A filosofia do Brasil, hoje. Cadernos da SEAF. Belo 

Horizonte: 1978. v. 1.  

 

LUCHESI, Cipriano Carlos; PASSOS, Elizete Silva. Introdução à filosofia: aprendendo 

a pensar. 4. ed. São Paulo: Cortez, 2002.  

 

LUCHESI, Cipriano Carlos. Fazer Universidade: uma proposta metodológica. São 

Paulo: Cortez, 1984.  

 

MORAIS, Pessoa de. O Desafio da Era Tecnológica. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1971,  

 

NAGEL, Ernest. Ciência: natureza e objetivo. In: MORGENBESSER, Sidney. Filosofia 

da Ciência. São Paulo: Cultrix, 1985, p. 16.  

 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. A ontologia em debate no pensamento 

contemporâneo. São Paulo: Paulus, 2014.  

 

PUNTEL, L.B. Metaphysics: a traditional mainstay of philosophy in need of radical 

rethinking. In: Review of Metaphysics. New York: 2011.  

 

RICOUER, Paul. História e Verdade. Trad, de F.A. Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense, 

1968. 

 

SÁ MARTINO, Luís Mauro. Em busca de uma região desconhecida: introdução à 

filosofia concreta. In: SANTOS, Mário Ferreira dos. Filosofia Concreta.  São Paulo: É 

Realizações, 2009.  

 



____________E A FILOSOFIA: AUSÊNCIA E NECESSIDADE 
Jefferson da Silva/ Marcius Tadeu Maciel Nahur 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 114 - 134 

 

134 

SANTOS, Mário Ferreira dos. Filosofia Concreta. São Paulo: É Realizações, 2009.  

 



 

 

135 

O HOMEM NA ERA DIGITAL 

 

Maria Celeste de Sousa1 

 

Resumo: 

 

Este artigo discorre sobre o homem na era digital. Trata-se de refletir sobre a problemática do 

transhumanismo, tema antropológico persistente nas Ciências Humanas e, que é trabalhado, entre outros, 

pela filósofa portuguesa Maria Assumpta Coimbra, da Universidade do Porto.  Ele está dividido em duas 

partes: a primeira versa sobre a cibercultura, o mundo como uma imensa teia digital e enfoca a influência 

da revolução tecnológica digital na cultura, na educação e nas ciências. A segunda parte versa sobre a 

transformação do humano em transhumano e reflete sobre o impacto das tecnologias digitais na natureza 

e na subjetividade gerando um logos-transumano e uma supranatureza.  

 

Palavras chaves: Era digital. Cibercultura. Transhumano. Supranatureza. 

 

 

THE MAN IN THE DIGITAL ERA 
 

Abstract: 

This article discusses man in the digital age. It is a question of reflecting on the problem of 

transhumanism, an anthropological theme persistent in the Human Sciences and which is worked, among 

others, by the Portuguese philosopher Maria Assumpta Coimbra, from the University of Porto. It is 

divided into two parts: the first deals with cyberculture, the world as an immense digital web and focuses 

on the influence of the digital technological revolution on culture, education and sciences.The second part 

deals with the transformation of the human into a transhuman and reflects on the impact of digital 

technologies on nature and subjectivity, generating logos-transhuman and supranature. 

Keywords: Digital age. Cyberculture. Transhuman. Supranature. 

 

Introdução 

 

Um olhar filosófico sobre a Tecnologia e Sociedade suscita a reflexão sobre 

o homem na era digital. Trata-se de refletir sobre a problemática do transhumanismo 

que, atualmente tornou-se um tema antropológico persistente nas Ciências Humanas e, 

que é trabalhado, entre outros, pela filósofa portuguesa Maria Assumpta Coimbra, da 

Universidade do Porto. 

 
1   Doutora em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo-PUCSP (2009). Mestre em 

Filosofia Prática pela Universidade Estadual do Ceará-UECE (2000). Especialista em Filosofia da 

Educação pela Universidade Estadual do Ceará -UECE (1995). Graduada em Filosofia - UECE 

(1993), graduada em Teologia - ICRE (1989). Vice coordenadora do GT "Um Olhar Interdisciplinar 

sobre a Subjetividade Humana" (UECE-FCF), Coordenadora do Curso de Filosofia (FCF), 

Coordenadora do Grupo de Estudos Vazianos (GEVAZ) da FCF. Leciona Filosofia na Faculdade 

Católica de Fortaleza (FCF) e no CEJA Paulo Freire. Tem experiência na área de História da 

Filosofia, Metafísica, Ética, Antropologia Filosófica e Filosofia da Educação. Atua principalmente nos 

seguintes temas: História, Antropologia, Ética, Educação. E-mail: celestejosefina@gmail.com. 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

136 

O texto objetiva apresentar a reflexão de Maria Assumpta em diálogo com 

vários filósofos sobre o transhumanismo. Ele está dividido em duas partes: a primeira 

versa sobre a cibercultura, o mundo como uma imensa teia digital e apresenta o 

posicionamento de alguns filósofos contemporâneos perante a revolução tecnológica 

digital e sua influência determinante na cultura, na educação e nas ciências.  

A segunda parte refere-se à transformação do humano em transhumano e 

reflete sobre a mutação antropológica que passa da compreensão moderna para a 

compreensão pós-moderna sob o impacto das tecnologias digitais na natureza e na 

subjetividade gerando um logos-transumano e uma supranatureza que modifica a ideia 

que o homem tem de si.  

 

1. O mundo como uma imensa teia digital 

 

O século XXI pode ser caracterizado como “uma imensa teia digital” que 

envolve o sujeito levando-o a separar-se progressivamente das experiências naturais, 

para vivenciar experiências virtuais. Este fenômeno cultural denota a configuração 

temporal da cibercultura e a mutação do humano para o transhumano. 

A problemática da cibercultura tornou-se recorrente aos pesquisadores das 

Ciências Humanas e a Filosofia não poderia ficar ausente do debate. Em todo o mundo 

se multiplicam os pensadores dedicados ao estudo deste fenômeno e, com ele, da nova 

imagem de homem que está sendo gestada no tempo contemporâneo.    

A filósofa portuguesa Maria Assumpta define a cibercultura como a 

 

nova concepção de existência influenciada pela multimídia, pela realidade 

virtual e pelas redes de comunicação digital, caso da internet, que nos 

transporta a grande velocidade para mundos simulados e “on-line” onde 

podemos penetrar e interagir com outras pessoas.” (COIMBRA, 2010, p. 53). 

 

 

Já o filósofo francês Pierre Lévy denomina este tempo de “tele presença 

generalizada”, pois a cibercultura remete o sujeito para espaços desterritorializados 

onde as comunidades virtuais conectam-se universalmente possibilitando diferentes 

encontros, não mais no espaço físico e, sim, no espaço virtual. Daí a mudança 

significativa nos comportamentos dos internautas que superam os parâmetros 

existenciais da era industrial para parâmetros da era da informática. A consequência 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

137 

desta interrelação virtual é a expansão das “mass-média”, para o frenesi da prática do 

“self-média” através da comunicação individual, seja pela mensagem, seja pela foto ou 

pelo vídeo. O que importa é está conectado na teia cibernética. 

O filósofo português Negroponte corrobora com o debate enfatizando a 

mutação da realidade para o virtual, quando afirma que, 

 

nós estamos na era digital, em que a informação passa a ser canalizada e 

distribuída, não na modalidade de átomos, (revistas, jornais, livros...) 

exigindo a presença física, mas de bits, ‘o mais pequeno elemento atômico do 

ADN da informação’ um minúsculo elemento que ‘não tem cor, tamanho, 

nem peso e pode viajar à velocidade da luz’ E, que, por sua vez, possibilita a 

acessibilidade universal da informação em termos de maior rapidez, 

eficiência, bem-estar e personalização.” (NEGROPONTE, 1996, p. 21).  

 

Para o filósofo francês Guy Debord esta é a “sociedade do espetáculo”, em 

que a representação do mundo através do “mass-média” vai cedendo espaço para a 

criação de uma sociedade “que surge da simulação do mundo, fruto das redes 

telemáticas, do hipertexto, da multimídia interativa, da realidade virtual.” (DEBORD, 

1972, p. 5). 

Maria Assumpta vislumbra nesta tendência atual, um paradoxo, pois o 

fenômeno da teia digital é global, mas a imposição das redes sociais é particular, a 

consequência é a fragmentação dos costumes e valores locais e direcionamento da vida 

individual ao consumismo e narcisismo.  

Ela explica:  

 

a cibercultura com base nas tecnologias digitais em rede, representa uma 

cultura “capyleft” ao potencializar a apropriação coletiva, a distribuição, os 

processos de cooperação e de troca planetária, bem como a modificação 

criativa de obras, independente do local ou espaço físico e do estatuto 

identitário e sociocultural. Estes aspectos são materializados na crescente 

troca de informação e de conhecimentos e no trabalho coletivo partilhado sob 

diversos formatos: Web, chats, e-mails, blogs temáticos, fóruns de discussão, 

redes sociais, software livre, jogos on-line, etc. (COIMBRA, 2010, p. 55). 

 

 

Então, o que pensar diante da interface homem e máquina na sociedade 

contemporânea?  O prognóstico delineado por filósofos, sociólogos, psicólogos ou 

antropólogos é que em um futuro próximo a comunicação será mais com as máquinas 

do que com os sujeitos. Este fato é reverenciado pelo filósofo francês Pierre Lévy que 

ver positivamente a “complementariedade, da ação conjugada e dinâmica dos dois 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

138 

fatores (analógico e digital) com vista à melhoria e aperfeiçoamento das atuações 

humanas.” (LÉVY, 1997, p. 263).  Pierre Lévy qualifica a era digital como “um novo 

patamar de hominização” exprimindo um novo desenvolvimento humanista. 

Maria Assumpta, no entanto, alerta sobre o impacto destas inovações na 

subjetividade e sociabilidade humanas. Ela presente um perigo no ar, uma mutação na 

conduta da pessoa, que se torna uma presa das tribos digitais que determinam um estilo 

de vida e de interesses que devem ser rigorosamente seguidos. As consequências são 

evidentes nos sinais emitidos com mais frequência pelas crianças e jovens na “crescente 

incapacidade de concentração, motivada pela proliferação em excesso de estímulos 

comunicacionais.” (COIMBRA, 2010, p. 58). 

Acrescenta-se a isto a dificuldade no convívio social, na prática cotidiana 

das relações intersubjetivas pela centralização em interesses pessoais e egocêntricos que 

inviabilizam a formação de um consenso social. Assumpta afirma: “este modo de 

produção e de processamento de informações ou de mensagens, não somente acarreta 

sofisticação, abundância informativa e diversificação dos emissores como, também, 

desencadeia stress e ansiedade.” (COIMBRA, 2010, p. 58). A filósofa portuguesa 

insiste na tomada de posição diante deste quadro de poluição informativa, e sugere uma 

indispensável delimitação entre a informação e o conhecimento. 

O pedagogo francês Edgar Morin corrobora com o debate alertando também 

para o “perigo informacional”, que não permite a diferença entre a subinformação e a 

sobreinformação, de tal forma que o sujeito envolvido pelas redes sociais não consegue 

mais interiorizar-se, porque não há espaço para a meditação e a reflexão sobre as 

diferenças entre as situações e os fatos, uma vez que ele está tomado pela poluição 

informacional.  

Diante deste quadro existencial, Maria Assumpta assevera a necessidade da 

reflexão sobre a delimitação dos conceitos “informação”, “digital” e “comunicação”, 

bem como a pergunta sobre a utilidade e o valor da comunicação para a vida. A filósofa 

portuguesa comenta que, embora a imagem do ‘homo communicans’, afirme-se cada 

vez mais por meio da “mass-média”, a comunicação em si é um termo tão banalizado, 

que não se sabe mais o seu verdadeiro significado. Todavia, se a imagem do homem 

contemporâneo liga-se necessariamente ao ser comunicante, isto exige uma nova 

reflexão antropológica.  



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

139 

A autora estabelece a relação entre a antropologia e a cibernética, ciência 

que estuda os sistemas e mecanismos de controle automático, a regulação e a 

comunicação nos seres vivos e nas máquinas, e juntamente com ela, a revolução do 

computador, como controle da informação. Ela dialoga com Wiener que considera a 

cibernética como uma ciência que preconiza uma revolução antropológica, já que ela 

inverte as posições entre corpo humano e o corpo artificial da máquina. O corpo 

humano é visto apenas como “uma rede de comunicações” e as máquinas como um 

“organismo vivo” capaz “de transformar mensagens de entrada (inputs) em mensagens 

de saída (outputs) e assim, serem capazes de mudar a relação que estabeleciam entre 

‘inputs’ e ‘outputs”. (WIENER, 1954, p. 10). 

Diante deste crescente desenvolvimento tecnológico, Maria Assumpta 

questiona: o excessivo aumento dos meios comunicativos possibilitou mais 

humanização, interajuda e diálogo intersubjetivo? Esta sociedade da comunicação é 

uma sociedade transparente? 

O filósofo italiano Gianni Vattimo critica esta sociedade pós-moderna e a 

desconstrução das ‘grandes narrativas’ que considerava sempre “a humanidade como 

um todo e constituindo, no passado, as grandes formas de legitimação do poder.” 

(VATTIMO, 1992, p. 10).  

E Camps reconhece o aperfeiçoamento da comunicação, mas também 

diagnostica sintomas de não comunicação que prolifera em atitudes de individualismo 

feroz, competitividade, incompreensão e indiferença. O filósofo afirma: 

 

a digitalização das relações sociais e da vida em geral, que constitui o 

deslumbramento contemporâneo, não deixa de transportar sérias reservas e 

limitações, ao nível de uma possível hiperfragmentação da realidade, da 

perda dos sentidos tradicionais da comunidade e de realidade, paralelamente 

à tendência, aparentemente contraditória, de globalização, omnipresença e 

unilateralidade.” (CAMPS, 1996, p. 145). 

 

 

Maria Assumpta impactada pela cibercultura reflete sobre a nova 

experiência de tempo. A teia digital funciona com base numa transmissão sincrônica, 

essencialmente identificada por um conjunto de “nós” interconectados no tempo 

presente, caracterizado pelo imediatismo, instantaneidade, simultaneidade e urgência. 

Um “tempo mundial” independente dos aspectos geográficos e históricos. É o tempo de 

um “presente dilatado” às fronteiras do mundo presente. 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

140 

 O homem-presente comprime o tempo negando-lhe os intervalos. O único 

fato a ter sentido expressa-se no vivido, no perceptível e representável minimizando, 

assim, as relações intersubjetivas, o reconhecimento do outro e as tradições. Há mais 

uma ligação, do que uma relação. O mundo não é mais comum. 

Pelo fenômeno atual do zapping manipula-se o imaginário e o sonho 

humanos na era digital. O sujeito imobilizado em um sofá e com o comando eletrônico 

pode usufruir da interatividade e da virtualidade, tornando-se senhor do tempo e de suas 

próprias vontades ao conectar-se ao que lhe interessa e ao repelir o que desgosta; afastar 

o que lhe aborrece e silenciar o que lhe enfraquece. A filósofa portuguesa conclui: “E, 

neste sentido trata-se de uma liberdade nefasta porque nos fecha num mundo egóide e 

nos aprisiona, meramente, no nosso ponto de vista, nas nossas representações e na nossa 

vontade.” (COIMBRA, 2010, p. 70). 

O ‘homo zappiens’ que vive permanentemente na vertigem das imagens de 

assalto, na procura desesperada por uma imagem total que o fascine e transforme o seu 

frenesi em contemplação, acaba por não ver nada, nem saber nada, apesar da 

incomensurável paranoia de instrumentos cognitivos de que dispõe. 

Este homem exteriorizado, voltado para o eterno instante, no desejo do 

imediato, na felicidade instantânea, denota um fascínio pelo fetiche e o desfrute do 

figurativo.  É uma atitude mais passiva do que reflexiva e ativa. Ela comenta: 

 

Este sujeito animado pela instantaneidade tecnológica, compelido pelos 

fluxos e atraído para um presente convertido em atualidade, pode consumar a 

sua realização pessoal e intersubjetiva no aqui e agora carregado de 

sensacionalismo e de emoções. Isto o pode fazer cair no paradoxo de que 

quanto mais se comunica e se informa, mais se desinforma ou, ainda, arrastá-

lo para tornar a encenação pela realidade, ele se afoga em um oceano de 

imagens técnicas que, por sua vez, o podem impedir da distinção entre o que 

é real e o que é resultado da manipulação de imagens.” (COIMBRA, 2010, p. 

72). 

 

Este é o sujeito atual no contexto cibernético.  Um ‘sujeito global’ cuja 

visão de mundo é instantânea e ligada à rede, à comunicação digital universal. Preso ao 

“eterno presente” este sujeito confere que o ponto de partida é o mesmo de chegada, 

uma vez que ele experimenta o império do cotidiano, com sua pluralidade de códigos, 

itinerários e objetivos. Para que se possa compreender melhor este fenômeno, necessita-

se confrontar a transformação do humano em transhumano. 

 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

141 

2. A transformação do humano em transhumano 

 

O debate em torno da cibercultura denotou uma questão antropológica 

fundamental no tempo contemporâneo: a transformação do humano em transhumano. 

Maria Assumpta enfrenta a problemática em diálogo com alguns filósofos na tentativa 

em compreender as características existenciais que qualificam esta nova experiência do 

homem pós-moderno. 

A progressiva des-antropomorfização atual incita a curiosidade da filósofa 

portuguesa. Ela se pergunta sobre as consequências antropológicas e existenciais 

advindas com a superação dos limites do orgânico e do advento do homem pós-

orgânico, prelúdio do homem pós-biológico ou da formação de uma supranatureza. 

A filósofa dialoga com o cientista americano Katherine Hayles sobre o tema 

da supranatureza. O cientista analisa em seus textos, o processo atual de uma redução 

do sujeito a uma massa de informação incorpórea. Ele afirma: “o sujeito pós-humano é 

uma amálgama, uma coleção de componentes heterogêneos, uma entidade material-

informacional cujos limites sofrem contínua construção e reconstrução.” (HAYLES, 

1999, p. 13 in COIMBRA, 2010, p. 89, Citação 6). O cientista refere-se à transformação 

cultural hodierna em que surgem novos horizontes que impactam inevitavelmente na 

avaliação dos níveis das crenças, dos valores, das convicções e da estruturação da vida 

individual e coletiva.  

Para o filósofo português Martins esta perspectiva cultural se compara aos 

dois clássicos da literatura: O Prometeu de Ésquilo e o Fausto de Goethe. Ele comenta:  

 

a lição contida no mito do Prometeu é a revelação de que a humanidade não 

deve cair na arrogância de arrebatar as prerrogativas divinas. Há que persistir 

na defesa que os artifícios técnicos têm que constituir meros alargamentos ou 

projeções da capacidade corporais humanas e, nunca, efetivar uma ilimitada 

mecanização e/ou virtualização do corpo, ou mesmo, a superação de seu 

organicismo. (MARTINS, 2000 p. 13). 

 

 

Fausto, por sua vez, confere à tecnologia poderes ilimitados, conduzindo  

 

a uma expansão insaciável e sem ponderação das consequências do avanço 

tecnológico para a natureza e para a Humanidade (...) ele personifica a 

procura do saber além de todos os limites naturais, o acesso ao conhecimento 

proibido, à transgressão dos limites facultados pelo entendimento humano e a 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

142 

consequente aspiração àquilo que é sublime e divino.” (MARTINS, 2000, p. 

13 in Coimbra, 2010, p. 93). 

 

 

Esta comparação denota o senhorio do homem sobre a natureza e sobre a 

vida e que a técnica não serve a qualquer objetivo humano. Sua especificidade é 

transformar os recursos e reservas disponíveis em matéria prima. Ciência e Tecnologia 

têm fins pragmáticos expressando a realização da vontade e do poder do homem.  

Maria Assumpta assemelha a sociedade contemporânea ao espírito 

insaciável de Fausto devido ao frenesi das descobertas científicas na área das 

biotecnologias como os transgênicos, a clonagem, o genoma, a luta contra o 

envelhecimento e a morte. Acrescenta-se a isto os “projetos ligados à criação de 

programas computacionais evolutivos, de seres biomecânicos, e também à vida 

artificial.” (COIMBRA, 2010, p. 93).  

Outra característica que chama a atenção da filósofa portuguesa é a nova 

interpretação do corpo humano como ‘informação’ podendo sofrer ‘upgrades’. Como o 

que está em jogo é um impulso fáustico, pode-se alcançar a unidade absoluta entre 

sujeito objeto, no universo cibernético. As barreiras vencidas por Fausto conduz à 

transcendência da condição humana, para a manipulação e a criação de novas formas de 

vida e também de um logos-trans-humano, como afirma o filósofo Vallenilla: “o 

homem atravessa um momento decisivo em termos da evolução histórica daquilo que 

denomina ‘ratio tecnica’.” (VALLENILLA, 2004, p. 20), por conseguinte, constata-se 

na sociedade contemporânea uma crescente ultrapassagem da concepção moderna e 

antropomórfica de técnica para a metatécnica.  Ele explica: 

 

com a metatécnica emerge uma transracionalidade, caracterizada por ser 

‘trans-finita’, ‘trans-humana’ e ‘trans-óptica’, não restringida simplesmente á 

violência e evidencia (meramente ópticas) que alimentavam o logos técnico 

tradicional. Vislumbra-se o advento de um novo ‘logos’, um ‘logos-

metatécnico’, ‘trans-humano’ não de características antropomórficas, 

antropocêntricas e geocênctricas. (VALLENILLA, 2004, p. 21 in Coimbra, 

2010, p. 98). 

 

 

Este novo “logos” possibilita outras formas de inteligibilidade e de 

organização do real, que ultrapassa a propriedade exclusivamente visual, os limites 

inatos dos sentidos humanos, porque ele substitui radicalmente os fundamentos 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

143 

ontológicos e epistemológicos e a própria técnica como expoente de racionalidade. 

Vallenilla explica:  

 

os novos modos de operar técnico, as ferramentas e os mecanismos 

utilizados, espécie de sentidos artificiais, subvertem os limites e as funções 

dos sentidos humanos congênitos, provocam mudanças profundas em termos 

de apreensão, organização e compreensibilidade, tudo isto, no sentido de 

consolidar o homem como dono e senhor do universo. (VALLENILLA, 

2004, p. 13). 

 

 

O homem torna-se o centro do universo e faz inúmeras descobertas a partir 

das infinitas possibilidades para o seu conhecimento e prática. De fato, ele experimenta 

uma supranatureza livre da estrutura originária e de suas energias conaturais, almejando 

“criar novas estruturas e reordenamentos da matéria mediante os quais obtenha o 

domínio da natureza em geral, quer dizer, num sentido estritamente galáctico.” 

(VALLENILLA, 2004, p. 50) 

No pensamento de Vallenilla a razão humana tem a capacidade de construir 

uma supranatureza com os seus nexos que modificam e transcendem a relação natural. 

Vallenilla defende a tese de que  

 

este projeto inerente à metatécnica, de modo significativo, não pode ser 

conotado de “i-racional” ou de “a-racional”, mas a manifestação de um 

‘logos transhumano’ que, por sua vez, aufere engrandecimento e outros 

redimensionamentos à racionalidade humana. (VALLENILLA, 2004, p. 50 in 

Coimbra, 2010, p. 96). 

 

Maria Assumpta compreende que este “logos-transhumano” define a função 

demiúrgica do homem em seu livre arbítrio e vontade manipuladora da natureza. E que 

este logos substitui as seguintes categorias antropológicas: corporalidade, finitude, 

mortalidade, contingência e animalidade uma vez que o ser humano cada vez mais se 

limita “a um mero processador de informação” sendo a técnica “caracterizada como 

uma forma de extensão do corpo humano.” (COIMBRA, 2010, p. 97). Por conseguinte, 

o avanço tecnológico expressa, como afirma Ferreira, uma 

 

desconstrução nas dicotomias tradicionais como: alma/corpo, 

imanente/transcendente; matéria/forma; substância/acidente, matéria/espírito, 

homem/máquina, humano/não humano, natural/artificial e natureza/cultura. 

(FERREIRA, 2002, p. 223 in Coimbra, 2010, p. 102). 

 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

144 

 

A linguagem antropológica também se modifica, uma vez que os sistemas 

orgânicos são descritos conforme os termos de processamento da informação, e os 

dispositivos mecânicos e informacionais (software, por exemplo) passam a ser 

explicados com uma linguagem idêntica. A tecnologia avança do biológico para o 

mundo das máquinas possibilitando uma “convergência de vida orgânica e inorgânica. 

Inclusive a fronteira do vivo e do não vivo declara-se problemática, tornando-se cada 

vez mais difícil discernir a própria vida.” (COIMBRA, 2010, p. 102). 

Para Hayles estes fenômenos denotam a emergência de uma nova 

subjetividade constituída pelo cruzamento da materialidade da informática com a 

imaterialidade da informação. A consequência é a transformação do humano em 

transhumano “com base em numa concepção de informação desligada do corpo e onde 

as fronteiras entre humanos e computadores se diluem, pondo em causa o sujeito 

autônomo.” (HAYLES, 1999, 2,3 in Coimbra, 2010, p. 102). 

A autora reflete sobre a padronização do transhumano fora dos contornos e 

limites do humano e constata que este afirma-se 

 

pelas capacidades supranaturais e eleva-se à condição de um apetrecho, uma 

espécie de sentidos artificiais, suscetível de alterar o modo de intervenção e 

de explicação do real.(...) projeta-se a expansão da racionalidade humana 

para um domínio trans-humano de inéditas possibilidades, equacionadas para 

além das limitações físicas, psicossomáticas e das coordenadas espaço-

temporais. Acarreta significativas implicações quer na definição de “eu”, da 

verdade e do cogito enfim, quer na própria concepção de homem 

(COIMBRA, 2010, p. 105). 
 

A filósofa portuguesa questiona: é o fim da humanidade e a chegada do pós-

humano? O pós-humano é uma nova representação do homem ou um novo estágio a 

alcançar? Como nos tornamos pós-humanos? 

Ela comenta que para o cientista americano Hayles estes fenômenos 

antropológicos não significam a morte da humanidade, mas, apenas “o fim de uma 

determinada concepção do humano.” (COIMBRA, 2010, p. 104). Katherine Hayles 

apresenta quatro características do homem pós-humano. Primeiramente, ele privilegia 

“o padrão informacional sobre a instância material, de tal modo que a incorporação num 

substrato biológico é vista como um acidente da história em vez de uma inevitabilidade 

da vida.” (HAYLES, 1999: 2,3 in Coimbra, 2010, p. 108, citação 50). 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

145 

Em seguida ele considera “a consciência como um epifenômeno, como um 

arrivista da evolução que tenta reivindicar para si todo o espetáculo quando na verdade 

não passa de um acontecimento lateral menor.” (Ibid., p. 108). 

Posteriormente. Ele “pensa no corpo como a prótese original que todos 

aprendemos a manipular.” E em quarto lugar, ele considera como mais importante a 

configuração do ser humano como “máquinas inteligentes”. Por conseguinte, no homem 

pós-moderno não existem diferenças entre a “existência corporal e simulação de 

computador, mecanismo cibernético e organismo biológico, teleologia do robot e 

finalidades humanas” (Ibid., p. 108). 

Então, o homem se resume em uma super máquina? o que acontece com a 

corporeidade? Os autores pós-modernos concordam que não existe um “corpo vivo” o 

que existe, de fato é um “corpo metamorfoseado” em texto, em ideia, em imagem 

desmaterializada, uma representação virtual. 

Esta é a vitória da tecnologia em sua construção do pós-humanismo. Ela 

confere uma ruptura com o “perfil identitário” transmitido pela tradição antropológica 

libertando o humano dos limites do orgânico, pelo abandono da transcendência e 

estabelecendo novas bases para “a construção de identidades funcionais e múltiplas”. 

(COIMBRA, 2010, p. 110).  

Maria Assumpta explica:  

 

atualmente, o sujeito é reduzido à superfície. A tônica é colocada numa 

descentração do humano em favor da máquina. O humano deixa de ocupar o 

lugar de destaque porque no paradigma da vida artificial a máquina torna-se o 

modelo para compreensão do humano. Assim, o humano é transfigurado em 

pós-humano. Preconiza-se a criação de vida dentro da máquina e a 

capacidade desta se pautar por um processo evolutivo. Defende-se a co-

evolução do homem e da máquina. (COIMBRA, 2010, p. 111). 

 

 

Esta progressiva des-antropomorfização faz com que Maria Assumpta 

questione: Como perspectivar o futuro do humano convertido em pós-humano? Esta 

perspectiva significará a aniquilação do homem, ou um novo caminho que se abre no 

relacionamento entre homens e máquinas?   

A autora não tem uma resposta pontual para estas indagações. O fenômeno 

do transhumanismo ainda constitui uma grande interrogação que interfere diretamente 

em todas as relações humanas. A filósofa portuguesa suscita aos intelectuais 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

146 

preocupados com o sentido da vida um aprofundamento sobre o transhumanismo para 

se perceber melhor a gravidade da problemática e, assim, evidenciar a importância da 

questão antropológica fundamental: quem é o homem?  

 

Considerações finais 

 

A temática “o homem na era digital” evidenciou os fenômenos atuais da 

cibercultura e o do transhumanismo e suscitou a reflexão sobre alguns aspectos que 

impactam a antropologia despertando novos questionamentos e alguns pontos de 

convergência com o debate. 

O primeiro aspecto refere-se à qualificação do mundo como uma imensa teia 

digital que evidencia a supremacia da cibernética e do computador na vida humana 

transformando o mundo material em mundo virtual. Este mundo é profundamente 

atraente, sedutor, colorido, rápido e com infinitas possibilidades envolvendo crianças, 

jovens e adultos em sua teia, de tal forma que impera o ser humano exteriorizado, 

modelado pelo poder da máquina.  Esta é uma realidade que precisa ser compreendida, 

refletida, e criticada. Será que as máquinas dominarão o mundo?  Como estabelecer os 

limites na interface homem e máquina?  

O segundo aspecto refere-se à estranheza diante da transformação do 

humano em transhumano e o limite em que se situa a imagem do sujeito pós-moderno 

cujas características restringem-se a um mecanismo de processamento de informação. A 

inversão entre máquina e homem é profundamente preocupante, pois o transhumano se 

manifesta como um “modelo informacional em detrimento do material”, em que a 

consciência torna-se um acessório e não um “lugar da identidade”. Em que o corpo é 

comparado à mera prótese manipulável e substituível, em que não há mais diferença 

entre “a existência corporal e a sua simulação em computador” ou entre um “organismo 

biológico e um mecanismo cibernético”. Este novo corpo digital converte-se em pura 

imagem, numa subjetividade desencarnada.  Humano ou desumano? Será que Deus e o 

homem estão mortos? Será que o niilismo é total? O que nos resta esperar? 

O terceiro aspecto refere-se à defesa do logos trans-humano. Temática 

inovadora expressiva da mutação na linguagem antropológica, metafísica e ética para 

uma linguagem mecanicista e informacional, trans-humana. O mundo simbólico adquire 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

147 

novas formas de expressão que também precisam ser compreendidas e aprofundadas. 

Qual o sentido da linguagem?  

Quanto aos pontos convergentes destaca-se o sinal vermelho diante do 

impacto das inovações tecnológicas digitais na subjetividade e sociabilidade humanas. 

Este sinal de alerta se estende para todas as relações intersubjetivas suscitando uma 

tomada de posição de homens e mulheres que defendem a vida no planeta terra. Trata-se 

de um debate amplo sobre o “perigo informacional”, que retira do sujeito a sua 

interioridade minimizando o espaço para a meditação e a reflexão sobre as diferenças 

entre as situações e os fatos tornando-o semelhante a um robô sem noção de realidade.  

Enfim, nós concordamos com a proposta educativa de Edgar Morin. Só pela 

educação é possível desenvolver as potencialidades na percepção da verdade sobre o 

humano. O desenvolvimento da “consciência crítica” é imprescindível diante do 

individualismo, da competitividade, da incompreensão, da indiferença, da hiper 

fragmentação e da perda do sentido da vida. Este montante expressivo da era digital 

gera a despersonalização ilusória da euforia em estar conectado, Daí a dúvida: Quais as 

relações entre informação e saber? Entre Informação e conhecimento? Ou entre 

Informação e comunicação?  

Concluímos com a impressão de que esta problemática está apenas 

começando, ainda precisamos de muitos debates para que possamos ver melhor a 

transformação que está acontecendo e, a necessidade de sabermos quem nós somos, ou 

o que seremos. 

 

Referências bibliográficas 

 

COIMBRA, Maria Assumpta. (Des)humano demasiado (des) humano. O homem na 

era digital uma reflexão com Pierre Lévy. Lisboa: Edições Afrontamento, 2010. 

 

CAMPS. V. Paradoxos do individualismo. Lisboa: Relógio D`Água Editores, 1996. 

 

DEBORD, G. A Sociedade do espetáculo. Lisboa: Edições Afrodite, 1998. 

 

FERREIRA, J. “O alfabeto da vida: da reprodução à produção”. Lua Nova Revista de 

Cultura e Política, pp. 55-56, 219-240, 2002. 

 

HAYLES, R. “Haw the became posthuman: virtual badies”. In.:______. Cybernetics, 

literature and informatics. Chicago e Londres: University of Chicago Press, 1999. 



_____________________________O HOMEM NA ERA DIGITAL 
Maria Celeste de Sousa 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 135 - 148 

 

148 

 

LÉVY, Pierre. Cyberculture. Paris: Éditions Odile Jacob, 1997. 

 

MORIN, Edgar. As grandes questões do nosso tempo. Lisboa: Editorial Notícias, 

1997.  

 

MARTINS, H. Ciência, técnica & utopia. Ler livros e leitores, Nº 48, Fundação 

Círculo de leitores, pp. 63-70. 2000. 

 

NEGROMONTE, N. Ser digital. Lisboa: Editorial Caminho, 1996. 

 

VATTIMO, Gianni. A sociedade transparente. Lisboa: Relógio D`água Editores, 

1992. 

 

VALLENILLA, E.M. Fundamentos da meta-técnica. Lisboa: Edições Colibri, 2004. 

 

WIENER, N. Cybernetics. Control and communications in the animal and the machine. 

Cambridge: The MIT Press, 1954. 

 

 



 

149 

COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

 

Ive Braga1 

 

Resumo 

O presente ensaio tem como objetivo apresentar elementos que permitam promover reflexões acerca da formação 

do indivíduo na sociedade administrada, sua relação com os modos de produção e circulação da cultura, seus 

processos, instituições, possibilidades e limites. Para tanto, pauta-se na revisão bibliográfica para exploração de 

conceitos teóricos de autores da primeira geração da Escola de Frankfurt - em especial Herbert Marcuse, Theodor 

W. Adorno, Max Horkheimer e Walter Benjamin - para analisar: o processo de produção material sob o qual a 

cultura se desenvolve; a formação do indivíduo sob a égide desta cultura; as transformações dos estímulos artísticos 

e suas consequências para a percepção sensorial; o papel das instituições no desenvolvimento e/ou ajustamento do 

espírito e os benefícios e armadilhas da correlação entre distintas áreas do saber para produção de conhecimento 

científico. Abstendo-se da necessidade de indicar resultados e conclusões pontuais, esta análise visa promover 

debates sobre os limites e alternativas possíveis para o enfrentamento da realidade objetiva com vistas para uma 

educação estética de humanidade.   

 

Palavras-chave: Arte, cultura, ciência, educação estética da humanidade.  

 

COMMENTS FOR AN AESTHETIC EDUCATION OF HUMANITY  

 

Abstract 

The objective of this essay is present theoretical elements to promote reflections about the individual formation in 

the administered society, your relationships with the modes of production and circulation of culture, processes, 

institutions, possibilities and limits. To accomplish this job, this analysis explores the theoretical concepts of 

authors from the first generation of the Frankfurt School, in particular Herbert Marcuse, Theodor W. Adorno, Max 

Horkheimer and Walter Benjamin. The main notions explored are: the material production process under which 

culture develops and their influences on the individual formation, the transformations of artistic stimuli and their 

consequences for sensory perception; the role of institutions in the development and / or adjustment of the spirit 

and the benefits and harms of the correlation between different areas of knowledge for the production of scientific 

knowledge. Abstaining from the need to indicate specific results and conclusions, this analysis aims to promote 

debates about the limits and possible alternatives for confront the objective reality aiming an aesthetic education 

of humanity. 

 

Keywords: Art, culture, science, aesthetic education of humanity. 

 

Introdução  

 

 O presente ensaio tem como objetivo apresentar elementos que permitam 

promover reflexões acerca da formação do indivíduo na sociedade administrada, sua relação 

com a cultura, seus processos, instituições, possibilidades e limites. Para fim de cotejar 

 
1  Pedagoga, Psicanalista, Doutora em Educação: História, Política, Sociedade pela Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, Docente do Instituto Singularidades, Pesquisadora do Grupo de Pesquisa Teoria Crítica, 

Formação e Cultura (habilitado pela PUC-SP e vinculado ao Diretório dos Grupos de Pesquisa do Conselho 

Nacional de Pesquisa – CNPq). Professora-Orientadora convidada do Instituto Singularidades.  E-mail: 

ivebraga@gmail.com 

 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

150 

formulações teóricas dos autores de primeira geração da Escola de Frankfurt - Herbert Marcuse, 

Theodor W. Adorno, Max Horkheimer e Walter Benjamin – a proposta baseada na revisão 

bibliográfica tem como objetivo explorar algumas noções teóricas, nas quais a recolha permitiu 

a organização da argumentação apresentada em cinco tópicos correlacionados entre si. O 

primeiro tópico: 1) A sociedade, a política e o cultivo do espírito é focalizado o processo de 

produção material sob o qual a cultura se desenvolve. No segundo: 2) A indústria da cultura e 

a regressão dos sentidos, analisa-se a formação do indivíduo sob a égide desta cultura que tende 

a acarretar a regressão dos sentidos. No terceiro: 3) A formação e as instituições, observa-se o 

papel das instituições no desenvolvimento e/ou ajustamento do espírito. No quarto tópico, 

denominado: 4) A ciência e a correlação entre distintas áreas do conhecimento, desenvolve-se 

um debate que coloca em evidência aspectos positivos e negativos da interdisciplinaridade e, 

por fim, no quinto e último tópico: 5) Notas para uma educação estética da humanidade, são 

instigadas - sem a obrigação do apontamento de conclusões pontuais – reflexões que permitem 

apontar limites e alternativas possíveis para tecer a crítica da realidade objetiva com vistas a 

uma educação estética de humanidade. Tendo exposto a organização formal do ensaio, seguem 

os tópicos que formam sua totalidade: 

 

1) A sociedade, a política e o cultivo do espírito 

 

Iniciar esta argumentação sem levar em conta o processo de produção material sob 

o qual a cultura se desenvolve seria adentrar a discussão partindo de um equívoco 

intransponível. A fim de evitar este equívoco – uma vez que os sujeitos são determinados pelo 

modo de produção material de uma sociedade – a argumentação aqui erigida visa explorar as 

tensões constituintes entre a forma de organização política e econômica do capitalismo tardio e 

suas consequências no processo de constituição do indivíduo como categoria burguesa.  

 

Efetivamente, o mundo do verdadeiro, bom e belo é um mundo “ideal”’, na medida 

em que situa além das condições de vida vigentes, além de uma forma da existência 

em que a maioria dos homens trabalha e passa a vida no comércio de mercadorias e 

onde só uma pequena camada tem a possibilidade de se ocupar daquilo que vai além 

da conquista e da garantia das necessidades. (MARCUSE, 1997, p.91).  

 

 

O excerto permite adentrar a discussão proposta tomando como ponto de partida a 

premissa de que ao mesmo tempo que o capital abriu caminho para o desenvolvimento de uma 

sociedade de abundância, impôs também uma cisão entre a vida objetiva e a felicidade 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

151 

idealizada. As benesses do cultivo do espírito, portanto, ficam restritas apenas a uma pequena 

parcela da população; parcela esta que pode gozar dos benefícios de uma vida projetada para 

além da manutenção das necessidades básicas de sobrevivência. Em contrapartida, às pessoas 

que se encontram obrigatoriamente voltadas à manutenção das necessidades – e que 

representam maioria substancial – não resta oportunidade, tempo ou disposição para 

participarem do acesso aos valores espirituais. Este desvio que, além assumir a roupagem de 

privilégio, evidencia um deslocamento dos valores espirituais para um plano a parte à cultura 

que revela, dentre outras coisas, uma diferenciação cortante entre indivíduos, condicionando-

os à distinção de classes. A despeito desta ponderação, Marcuse acrescenta: 

 

Conforme sua essência, a verdade de um juízo filosófico, a bondade de uma ação 

moral, a beleza de uma obra de arte, devem afetar a todos, se referir a todos, 

comprometer a todos. Independente do sexo e origem, sem referência a sua posição 

no processo produtivo, esses indivíduos precisam se subordinar aos valores culturais. 

Precisam assumi-los em sua vida, facultando-lhes permear e transfigurar sua 

existência. A “cultura” fornece alma à civilização. (MARCUSE, 1997, p. 95).  

 

O caráter progressista da cultura burguesa revela uma contradição: ele enfatiza que 

a felicidade está ao alcance de todos dependendo agora do esforço e do mérito individual. 

Porém, em uma sociedade baseada em bens de produção material, o Bom, o Belo e o Verdadeiro 

passam a se situar além das condições de vida vigente. Tal cisão entre os mundos materiais e 

espirituais evidenciam o caráter afirmativo da cultura burguesa, que sugere a potencialidade do 

indivíduo ao mesmo tempo que mantém as condições existentes à medida que transfere para 

esfera subjetiva o fracasso individual.  

 

O que ocorre pode ser expresso do seguinte modo: quando num filme sentimental ou 

numa música de mesmo tipo, a audiência toma consciência da avassaladora 

possibilidade de felicidade, eles ousam confessar a si mesmos o que toda a ordem da 

vida contemporânea comumente lhes proíbe de admitir, ou seja, que eles não têm efetiva 

participação na felicidade. (ADORNO e SIMPSON, 1986, p.141). 

 

A cultura burguesa recupera a afirmação da potencialidade de emancipação do 

individuo, mas, ao mesmo tempo e contraditoriamente, veta tal idealização no plano real. Essa 

dinâmica mesquinha subordina os valores universais às leis de mercado. Assim, O Bom, Belo, 

Verdadeiro como valores universais da humanidade ou perdem seu sentido ou ficam à cargo 

dos privilegiados. De repente, o necessário – como a efetivação de tais valores – transforma-se 

em supérfluo e o supérfluo – como a organização da existência em função de bases materiais – 

transforma-se em necessário. Como conclusão parcial para que seja possível adentrar a análise 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

152 

de outros elementos no tópico seguinte, pode-se dizer então que, como tendência, a organização 

capital da existência humana desfigura o indivíduo. Nesses termos, se o mote da existência é, 

por fim, o mote da organização material da existência, a partir dessa inversão, parece válido 

questionar qual forma de vida sobre a terra é supérflua e qual forma de vida é a Verdadeiramente 

necessária. 

 

2) A indústria da cultura e a regressão dos sentidos   

 

Dando continuidade aos argumentos expostos anteriormente, é fundamental 

apontar também que a arte em si não enobrece objetivamente. Seria ingênuo afirmar que a arte 

tem o poder espontâneo de libertar o indivíduo de sua subordinação efetiva. Porém, na esfera 

subjetiva, ou, o reino da alma talvez seja a única esfera resguardada capaz de gerar a 

transformação partindo do interior. “A beleza da cultura é sobretudo uma beleza interior e pode 

alcançar o exterior apenas partindo do interior. Seu reino é essencialmente um reino da alma”. 

(MARCUSE, 1997, p. 103). Assim, a transformação que parte da esfera subjetiva seria o 

primeiro passo para potencializar a mudança exterior.  

Por intermédio do recrutamento da sensibilidade a arte pode atirar o sujeito em 

direção a si mesmo, para o profundo estágio da qual necessita a atividade de contemplação 

genuína. A abertura para o mundo sensível proporcionado pela obra de arte sugere o abandono 

de si mesmo. É nesse instante, na renúncia de si, que se estabelece o elo entre o universal e o 

particular e no qual se apreende a existência tocante de uma obra. Nesse choque, o potencial 

político da obra de arte é colocado em questão: se a obra de arte é capaz de mobilizar a 

sensibilidade e por isso promover a reflexão, em linhas gerais a suspeita que aqui se levanta é 

que se arte é capaz de impactar, de promover o contato direto entre sujeito e objeto, de implicar 

no recrutamento da reflexão e da sensibilidade talvez o potencial político e transformador da 

obra de arte resida na possibilidade da efetivação da experiência mesmo diante das condições 

objetivas que a impedem. 

Uma vez tratado um dos primeiros aspectos que abarcam especificamente os 

benefícios do cultivo do espírito por intermédio do acesso às obras de arte vale a pena oferecer 

um contraponto ao debate, uma vez que não se trata de uma discussão potencialmente simplória:  

 

A cultura superior ainda existe. É mais acessível do que nunca. É lida, vista e ouvida 

por mais pessoas do que jamais o fora; porém, a sociedade bloqueou há muito tempo 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

153 

os domínios espirituais dentro dos quais essa cultura poderia ser entendida em seu 

conteúdo cognitivo e em sua verdade determinada. (MARCUSE, 1998, p.159-160) 

 

O excerto permite constatar que o simples acesso à cultura não garante que a arte 

seja capaz de conduzir o indivíduo à experiência, à reflexão, a questionar ou resistir às mazelas 

sociais. A facilitação do acesso aos produtos culturais possibilitado pela indústria cultural, 

importante noção desenvolvida por HORKHEIMER e ADORNO (2011) é ambivalente, ou 

seja, é positiva e negativa: possibilitou à massa o acesso antes restrito a uma pequena parcela 

da população ao mesmo tempo que o seu fácil acesso por si só não se tornou capaz de recrutar 

as esferas sensíveis e cognitivas que poderiam caracterizar a experiência. A indústria cultural, 

que se apropria, reproduz e transforma a cultura em produtos e mercadorias liquidou a 

existência única e transformadora das obras de arte.  

A esse respeito, Benjamin acrescenta à análise uma importante consideração: 

 

No interior de grandes períodos históricos, a forma de percepção das coletividades 

humanas se transforma ao mesmo tempo que seu modo de existência. O modo pelo 

qual se organiza a percepção humana, o meio em que ela se dá, não é apenas 

condicionado naturalmente, mas também historicamente. (BENJAMIN, 1994, p.169). 

 

O modo de percepção sensível dos homens sofre alterações que são decorrentes das 

alterações das condições materiais na cultura.  Dessa maneira, não se trata apenas de refletir 

sobre as alterações no processo de produção material e na forma de circulação dos bens da 

cultura. Se o modo de produção cultural se transforma ocorre também a transformação da forma 

e conteúdo estético das obras de arte. Nesse ínterim, cada vez menos disponível à recepção de 

estímulos sensíveis elaborados ocorre, por sua vez, a deterioração dos receptáculos sensoriais 

que captariam esses estímulos e, assim, a percepção humana, reduzida a cada dia mais ao 

achatamento sensível e sensorial, recrudesce. A esse respeito, vale acrescentar uma ponderação 

de Adorno que estabelece um paralelo entre a forma de produção cultural e o ajustamento dos 

indivíduos:  

A renúncia ao sonhar desses compositores é um índice de que ouvintes estão prontos 

a substituir o sonhar pelo ajustamento à crua realidade, colhendo um novo prazer a 

partir de sua aceitação do desagradável. (ADORNO e SIMPSON, 1986, p.139).  

 

Ocorre assim, não apenas o ajustamento dos objetos da cultura, mas também dos 

sujeitos que a compõem. Novamente tomando a música como exemplo, Adorno (1996) afirma 

que a nova forma de produção musical baseada em padrões estandardizados acarreta a 

regressão da audição. Parece que a dominação atinge então todas as instâncias da constituição 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

154 

humana: psíquica, espiritual e também física. A adaptação à música de máquina implica 

necessariamente uma renúncia aos seus próprios sentimentos humanos e, ao mesmo tempo, um 

fetichismo da máquina tal que seu caráter instrumental se torna obscurecido. (ADORNO e 

SIMPSON, 1986, p.140). Se, de fato, ocorre uma regressão da percepção, dos sentidos, ou seja, 

se há um entrave, um bloqueio na porta de entrada que conecta a subjetividade à objetividade; 

então o modo como o homem percebe, como se relaciona e como interage com a cultura e seus 

pares torna-se desfigurada. Em linhas gerais, a arte, que vem sofrendo transformações históricas 

em sua forma e conteúdo ao que se refere ao tipo de estímulo produzido, quando transfigura 

um estímulo de difícil compreensão em algo palatável, reduz a possibilidade de ampliação dos 

sentidos. Quando qualquer estímulo artístico/sensível é instrumentalizado ele passa a ser meio 

quando deveria ter fim em si mesmo. É nesse processo de achatamento formal que os estímulos 

sensíveis abdicam de estimular a potencialidade sensorial em troca da repetição padrão daquilo 

que agrada pela estandardização. E assim, o potencial da expressão artística como rumo para a 

formação e emancipação se converte em um veículo para adaptação, para normatização, para a 

padronização e nivelamento das diferenças.  

 

3) A formação e as instituições 

 

Nos termos frankfurtianos, entende-se que: “[...] a formação nada mais é do que a 

cultura tomada pelo lado de sua apropriação subjetiva2”. (ADORNO, 1966). Tomando o 

conceito de formação em sua amplitude a partir do entendimento de que a formação do 

indivíduo se desenvolve via mediação da cultura, pode-se considerar que a inter-relação 

indissociável entre as noções de cultura e formação constituem os elementos fundantes desta 

reflexão. Por esta razão pretende-se aprimorar a observância acerca do complexo processo que 

caracteriza a formação do indivíduo na sociedade burguesa e sua relação com as instituições, 

aqui entendidas como as responsáveis pela mediação cultura-indivíduo. Não obstante, as 

instituições, como tendência e de modo paradoxal, investem em práticas que resultam tanto na 

potencialização quanto na aniquilação do espírito. 

Faz necessário, portanto, refletir a respeito da função social das instituições. Assim, 

se admitirmos o papel das mesmas na função de conformação às mazelas sociais, à ordem 

estabelecida e ao preparo para o mundo do trabalho alienado, com certeza abordaremos o 

 
2 Tradução livre para o português do texto em espanhol. 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

155 

problema de forma menos ingênua. É evidente que se deva olhar, também, para as instituições 

como lócus geradores de conhecimento com potenciais para investimento na fortificação do 

indivíduo e, por conseguinte, como capazes de favorecer a emancipação. Mas, certamente a 

crítica às instituições sociais não seria exitosa se ignorasse qualquer um dos lados dessa questão. 

Então, para fim de ampliar a exploração proposta, considera-se relevante sublinhar ambos os 

aspectos – progressivos e regressivos – que orientam o processo de apropriação da cultura que 

caracteriza a formação do indivíduo na sociedade administrada. O pretendido, por consonância, 

não é enaltecer tampouco macular o papel das instituições no processo de formação do 

indivíduo, mas sim examinar as tensões, os conflitos e antíteses do processo de formação do 

indivíduo no âmbito da uma dinâmica social complexa, e por que não dizer, antagônica.  

De acordo com Marcuse (1998, p. 161):   

 

[...] a validade histórica de ideias, como liberdade, igualdade, justiça, indivíduo, 

subsistia precisamente em seu conteúdo ainda irrealizado – pois não podiam ser 

relacionadas com a realidade existente, que não as conformava nem as poderia 

confirmar, porque eram negadas precisamente pelo funcionamento daquelas 

instituições que deveriam realizar essas ideias.   

 

As instituições, que deveriam primar pela busca de valores superiores de modo a 

enobrecer os indivíduos, acabam militando contra seus próprios objetivos: abrem mão da 

formação em favor de interesses marcadamente voltados para a competição, o lucro, a 

dominação do outro, em nome da formação para o trabalho. 

 

[...] a pacificação da luta pela existência, a redefinição do trabalho como livre 

realização das necessidades e das disposições dos homens pressupõem, não apenas 

instituições essencialmente diferentes, mas também homens essencialmente 

diferentes – homens que já não precisam ganhar o seu pão com o trabalho alienado. 

Essa diferença não pode surgir por si só no quadro restrito das instituições, que são 

determinadas essencialmente por organizar o trabalho alienado. (MARCUSE, 1998, 

p. 163). 

 

O nível técnico e tecnológico da sociedade há tempos dispõe de condições 

suficientes para a libertação do homem, porém a emancipação não ocorreu. O problema não é 

o trabalho em si, mas o modo de funcionamento das instituições que elide o trabalhador dos 

meios de produção e transforma o mero trabalho em trabalho alienado. O autor acrescenta: 

“Essa ausência de felicidade não é metafísica; constitui obra de uma organização social 

desprovida de razão”. (MARCUSE, 1997, p. 130-131). Nesse panorama, a infelicidade não é 

obra do acaso. É resultado de uma organização social nefasta que envolve diversos setores da 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

156 

sociedade para gerir organizações que obrigam os indivíduos, quando muito, a viver pela 

simples manutenção das condições orgânicas de subsistência. As instituições – dentre elas a 

escola – com a tarefa de normatização da conduta, de formação para o trabalho alienado e para 

adequação do sujeito à ordem estabelecida adquirem sua parcela de culpa nesse processo que 

captura os indivíduos desde a mais tenra idade: 

Nenhum mecenas individual e privado seria capaz de financiar uma educação que 

poderia preparar o terreno de uma hierarquia qualitativamente diferente de valores e 

poderes. Uma tal educação poder-se-ia imaginar talvez como tarefa de um governo 

que estivesse disposto e fosse capaz de reagir contra as tendências políticas 

dominantes e propagadas universalmente – uma condição que apenas é preciso 

formular para revelar seu caráter utópico. (MARCUSE, 1998, p. 165). 

 

Qualquer iniciativa qualitativa independente assume o caráter de “geração 

espontânea” e logo perde sua validade no confronto com a esmagadora realidade. A 

transformação social depende de uma série de questões que, possivelmente só podem ser 

alteradas por uma intensa e duradoura luta política. O referido assunto vem ao caso, pois, 

embora reconheçamos o caráter regressivo das instituições, é preciso admitir que a atividade 

docente é uma atividade política, que, se bem-intencionada, pode oferecer resultados 

significativos. Por esta razão não seria conveniente atribuir à escola a culpa de um processo do 

qual ela é agente, mas, também, vítima. Há de se verificar, na escola, suas fraturas, mas também 

suas potencialidades. É neste âmbito que parece válido apostar algumas fichas na intersecção 

entre distintas áreas o conhecimento, tal como a arte e a educação, no que se refere às 

possibilidades de ampliação das possibilidades de formação. 

Considerando esses apontamentos, vale acrescentar a respeito das obras de arte a 

ponderação de Marcuse (1977, p. 61): “Como mundo fictício, como ilusão, contém mais 

verdade que a realidade de todos os dias. Pois, esta última é mistificada nas suas instituições e 

relações, que fazem da necessidade uma escolha e da alienação uma autorrealização”. O poder 

negativo da arte direciona para um trajeto possível, um caminho mais verdadeiro que o de todos 

os dias justamente por que não se encontra mistificado e impregnado pela má consciência da 

vida real.  “A lógica interna da obra de arte termina na exigência de outra razão, outra 

sensibilidade, que desafiam a racionalidade e a sensibilidade incorporadas nas instituições 

sociais dominantes”. (MARCUSE, 1977, p.19-20). Considerando o exposto, pode-se dizer que 

a arte exige uma mudança de paradigmas. É justamente por isso que, não por acaso, do ponto 

de vista social, o artista é sempre o louco, o desajustado, o inadequado. Basta o aparecimento 

desse tipo de gênio para a escola declarar assumidamente sua inabilidade. E, por consequência 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

157 

– por não saber lidar com o diferente – trata de excluir ou, conformar à força, à “normalidade”. 

Os artistas, sejam eles de prática ou de espírito, são incompreendidos justamente por não 

aderirem a esta má consciência que insiste em se impor como racional. A arte preconiza a 

possibilidade de uma experiência autêntica. Uma experiência não determinada, completamente 

diferente daquela se apresenta como norma: uma experiência racional, sensível, autônoma, 

emancipada. O impasse entre a arte e a escola está justamente no fato de a escola não estar 

preparada para este novo mundo, de nobres ideais. E – se de fato existe preocupação com os 

rumos da educação e se há consciência quanto à força revolucionária da arte – não há mais o 

que dizer a não ser que a arte deve invadir a escola. 

 

4) A ciência e a correlação entre distintas áreas do conhecimento 

 

As ponderações apontadas no item anterior permitem à análise progredir para que 

seja possível enfrentar alguns questionamentos extremamente pertinentes: de que modo, 

portanto, a arte poderia contribuir efetivamente com a área de educação? Como seria possível 

efetivar a correlação entre estas distintas áreas do conhecimento de modo que se enriqueçam 

mutuamente? Para que seja possível responder a estas questões, seria necessário, antes, 

questionar se existe algum objeto de estudo que seja estritamente pertencente à área da 

educação. Se sim, qual? A escola, o professor, o aluno, a didática, a prática de ensino? Mas 

então qual seria o método que melhor se aplica à investigação de fenômenos que parecem ser 

próprios à educação e à escola?  

Colocadas estas questões vale considerar que por mais que a educação tenha alguns 

objetos característicos, ela não dispõe de métodos específicos para compreensão dos fenômenos 

escolares. Por isso, necessita tomar de empréstimo métodos de investigação oriundos de outras 

ciências, como por exemplo a psicologia, a sociologia, a história, a economia, a administração 

e suas associações. Desse modo, vale ponderar que a associação de distintas áreas do 

conhecimento incorre em implicações positivas e negativas: Se por um lado a associação entre 

áreas diferentes permite aprofundar o conhecimento acerca dos fenômenos educacionais e 

escolares, por outro, torna a educação uma área permeável uma vez que a investigação dos 

fenômenos escolares realizados por outras ciências não necessariamente traz avanços 

específicos para a área de educação.  

Para se aproximar do rigor científico, portanto, resta à educação coligar-se à outras 

áreas para fim de produzir conhecimento científico. Isso, significa dizer que por não ter objeto 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

158 

de estudo ou métodos específicos, a educação não se constitui como ciência. E justamente por 

não conseguir alçar-se como ciência com objetos, métodos e produção de conhecimento que 

lhe seriam próprios, ou seja, por não conseguir constituir-se como ciência, a educação parece 

estar a cada dia mais encerrada no funcionamento rígido e normativo das suas práticas, 

instituições e problemáticas encerradas em si mesmas e, por isso, como tendência, acaba mais 

por ceder espaço para aplicação das outras ciências do que a enriquecer-se da interação com 

elas. Esse processo, ao invés de tornar a educação uma disciplina do conhecimento, acaba por 

caracteriza-la apenas como campo fértil para aplicação de outras ciências. Isso significa dizer 

que se por um lado a junção de distintas áreas do conhecimento pressupõem benefício mútuo, 

esse propósito de enriquecimento conjunto nem sempre acontece com a educação.  

Ora, mas se adotarmos os apontamentos tecidos nos itens anteriores que afirmavam 

ser a arte é um grande canal de desenvolvimento das potencialidades humanas, por que razão o 

desenvolvimento das potencialidades humanas não poderia ocorrer na escola ou em conjunto 

com a escola? Neste ponto reside a contradição. Muitas vezes observa-se que o que deveria 

acontecer na escola tende a não acontecer.  

O trabalho com arte, além de proporcionar a criatividade, pressupõe que as 

atividades desenvolvidas sejam fruto da expressão livre e autêntica e, de modo geral, estes são 

os atributos que deveriam ser promovidos na instituição escolar. Mas, ao contrário, o trabalho 

com arte na escola, quando não suprimido a priori pelo próprio funcionamento burocrático da 

instituição, acontece de modo forçado: é delegado à exclusividade da disciplina de educação 

artística que, dentre outras tarefas comemorativas anuais, é encarregada de confeccionar com 

os alunos o coelho da páscoa com enfeites de macarrão.  

Além destes exemplos, também é notável a inabilidade da escola no trato com os 

objetos da cultura com suas inúmeras investidas para tornar acessível por meio da deformação 

os clássicos culturais produzidos pela humanidade: atribuir letras às melodias eruditas para que 

seja mais fácil de memoriza-las, substituir a leitura dos clássicos da literatura por suas paródias 

simplificas, dentre outros exemplos aterrorizantes. Isso posto, é importante frisar aqui que não 

se trata de restringir o acesso à cultura, mas alertar que tornar a cultura acessível por meio de 

paródias deformadas pode ser tão prejudicial quanto à falta de acesso.  

Frente a esse triste panorama escolar que converte o potencial da arte em alegoria 

comemorativa de não-sei-quê, urge ao laborioso processo de investigação científica produzir 

reflexões críticas sobre as formas mais apropriadas para promover uma educação de qualidade 

de modo que ela seja capaz de promover o desenvolvimento das potencialidades humanas. Para 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

159 

isso, ao invés de imaginar que a escola automaticamente promova como que por osmose o 

desenvolvimento das potencialidades humanas, é preciso antes, questionar primeiro se esta 

afirmação é verdadeira e, na sequência, é preciso questionar de que ou quais modos ou 

alternativas seriam possíveis para tornar afetiva essas ambições. 

Conclusivamente, este paradoxo, que pela crítica reflexiva procura vias para livrar-

se de interpretações ingênuas, ao mesmo tempo que permitiu o aprofundamento das áreas de 

acordo com suas especificidades, acarretou a cisão histórica do conhecimento, uma vez que, 

porque parcelares, as distintas disciplinas beneficiam-se enquanto padecem mutuamente desta 

cisão. Por esta razão é fundamental indagar, desde início, se existe de fato algum objeto de 

estudo que seja estritamente pertencente à área de educação, se ela por si só é capaz de 

compreender os fenômenos em sua complexidade, ou, se fica à cargo da educação aceitar de 

bom grado a influência das disciplinas parcelares como forma de proporcionar a expansão dos 

horizontes da educação a fim de possibilitar a investigação mais apurada de um determinado 

fenômeno ou objeto de estudo.  

Como uma instituição que faz a mediação entre cultura e indivíduo por intermédio 

da formação, é favorável à educação beneficiar-se do conhecimento historicamente acumulado 

entre distintas disciplinas tais como a sociologia, a psicologia, a filosofia, a arte e demais áreas 

que possam contribuir com o desenvolvimento das potencialidades do indivíduo pois, a rigor, 

são as próprias limitações impostas pela composição restrita do campo educacional que 

impulsionam pesquisas para caminhos que extrapolam os limites da área de educação. Não por 

acaso, um dos mais significativos jargões educacionais em voga da atualidade impulsiona 

estudos científicos que tomam por base o conceito de interdisciplinaridade numa tentativa 

incansável de tentar rejuntar a todo custo e das mais variadas formas os fragmentos do todo 

conceitual que algum dia foi entendido como conhecimento. Em linhas gerais, os 

reagrupamentos disciplinares que a escola se esforça em defender atribui à interdisciplinaridade 

a tarefa de combater a cisão histórica do conhecimento que há tempos vem fracionando, 

especializado, parcelando o saber. 

 

5) Notas para uma educação estética da humanidade 

 

Bom, parece ter ficado evidente que um dos problemas centrais que compõem esta 

análise reflexiva corresponde a crítica acerca do empobrecimento generalizado da formação e 

seus desdobramentos acarretados pela forma de organização da cultura e vice-versa. À guisa da 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

160 

necessidade sintética de algumas notas conclusivas, foi possível observar que se a livre fruição 

dos sentidos tem sido negada pelo conteúdo e forma pela qual a cultura e a economia se 

manifestam, já não é mais possível ignorar alguns alertas claros: a) a cultura afirmativa enfatiza 

o acesso aos bens da cultura ao mesmo tempo que veta essa possibilidade no plano real, b) o 

cultivo do espírito é mais uma das inúmeras facetas do privilégio burguês, c) as características 

reducionistas dos estímulos produzidos vêm reduzindo historicamente as possibilidades de 

percepção sensível dos seres humanos, d) o contato com bens culturais empobrecidos além de 

causar a regressão dos sentidos pode acabar também acarretando o  estabelecimento de relações 

sociais pautadas pela frieza. Arroladas essas reflexões, considera-se salutar rememorar que o 

estabelecimento de relações sociais pautadas pela frieza e pela organização material de 

existência maculou a história da humanidade com exemplos nefastos catastróficos.  

É nesse ínterim, portanto, como proposta alternativa possível, que surge então a 

aposta no caráter formativo e transformador da arte. Nessa linha de raciocínio, portanto, serão 

adicionados mais alguns elementos teóricos para fim de enfatizar a reflexão, uma vez que a 

fruição da beleza na arte corresponde a um valor capaz de promover a sensibilidade e fazer a 

beleza aparecer: “A qualidade sensorial imediata da beleza remete imediatamente à felicidade 

no plano dos sentidos”. (MARCUSE, 1997, p. 114). O perigo da beleza é que ela faz fruir o 

ideal de felicidade controlado pela sociedade. Ela escancara a todos o que é negado à maioria.  

Ela invade de contrabando a sensibilidade anestesiada pela cultura. 

 

A beleza ideal constituía a forma em que se podia expressar o anseio e fruir a 

felicidade; assim a arte se tornaria um mensageiro que anuncia uma verdade possível. 

A estética clássica alemã aprendeu a relação entre beleza e verdade na idéia de uma 

educação estética da humanidade. (MARCUSE, 1997, p.116).  

 

 

Ao anunciar uma verdade possível, a arte pode ser entendida como uma conexão 

entre ideais cooptados e realidade objetiva. Assim, a estética pode aproximar – e também 

tencionar – a relação entre real e ideal. A questão apontada por Marcuse enfatiza que o problema 

não está na cultura em si, mas em seu caráter afirmativo, que tende a legitimar e manter o 

existente como norma.  

Este é o traço mais conspícuo da ambivalência dos ouvintes em relação à música 

popular. Eles defendem as suas preferências de qualquer imputação de que sejam 

manipuladas. Nada é mais desagradável do que confessar a dependência.  A vergonha 

despertada pela acomodação à injustiça proíbe a confissão do envergonhado. Por isso 

eles voltam o seu ódio antes contra aqueles que apontam sua dependência do que 

contra aqueles que apertam as suas algemas. (ADORNO e SIMPSON, 1986, p.143). 

 



________COMENTÁRIOS PARA UMA EDUCAÇÃO ESTÉTICA DA HUMANIDADE 

Ive Braga 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 149 - 161 

 

161 

O espaço para o desenvolvimento e apogeu de uma cultura afirmativa que tem como 

norte o ajustamento às normas sociais pré-estabelecidas só foi possível no âmbito de uma 

sociedade impregnada por um sistema econômico baseado na reprodução material da vida, no 

qual não há espaço para o cultivo do espírito. Se as instituições que deveriam promover as 

potencialidades do indivíduo não têm cumprido seu papel e, mais, se for levado em conta que 

essa problemática escamoteia o perigo de uma tragédia iminente, o que urge fazer, portanto, é 

promover reflexões e ações que permitam explorar possibilidades, atividades, experiências e 

propostas formativas que promovam a sensibilidade, a reflexão e a interação com a cultura de 

modo que estas investidas impactem e capacitem as potencialidades perceptivas e sensíveis 

humanas como norte para a pacificação da existências mesmo em face das condições objetivas 

que a dificultam. Nesses termos, o potencial formativo da arte e a dimensão política da 

dimensão estética são indícios que justificam a necessidade de dar ênfase ao caráter progressivo 

e revolucionário de uma educação estética da humanidade. 

 

Referências  

 

ADORNO, T. W. Teoría de la pseudocultura. In: ADORNO, T. W; HORKHEIMER, 

M. Sociológica. Traducción de Víctor Sánchez de Zavala. Madrid: Taurus,1966. 

 

ADORNO, T. W.; SIMPSON, G. Sobre a música popular. In: COHN, G. (Org.). Theodor 

W. Adorno: Sociologia. São Paulo: Ática, 1986,115-143. 

 

ADORNO, T. W. O fetichismo na música e a regressão da audição. In: Textos escolhidos / 

Theodor W. Adorno (1903-1969). Consultoria: Paulo Eduardo Arantes, Tradução: Zeljko 

Loparic. São Paulo: Nova Cultural, 1996. 

 

BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 

cultura. Tradução: Sérgio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

 

HORKHEIMER, M. e ADORNO, T. W. A Indústria cultural: o iluminismo como 

mistificação das massas. In: Indústria cultural e sociedade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2011, 7-74.  

 

MARCUSE, H. Sobre o caráter afirmativo da cultura. In: Cultura e sociedade. São Paulo: 

Paz e Terra, 1997, 89-136. (Vol. 1). 

 

MARCUSE, H. Comentários para uma redefinição de cultura. In: Cultura e sociedade. São 

Paulo: Paz e Terra, 1998, 153-175. (Vol. 2). 

 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

162 

INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO 

NORMATIVA AO INFERENCIALISMO PRAGMÁTICO 

Ralph Leal Heck1 

 

Resumo 

 

As questões que se colocam neste artigo são: em que sentido os objetos tecnológicos trazem intrinsecamente 

um caráter prático e normativo e como podemos concebê-los nestas dimensões, tomando-as em um caráter 

constitutivo? Desta forma, eles podem ser projetados para estender ou realizar ações no plano das práticas 

constitutivas do humano enquanto tal, que da perspectiva de Brandom, estas práticas constitutivas 

correspondem à dimensão linguístico-pragmática. Para realizar isto, inicio com a leitura pragmática dada 

por Bunge aos objetos tecnológicos. No tópico seguinte, discuto como Franssen compreende a dimensão 

normativa constitutiva dos objetos tecnológicos. A partir destas perspectivas, apresento o inferencialismo 

de Brandom e me aproprio das concepções de Bunge e Franssen lendo-as no interior do inferencialismo. 

Concluo, que dados certos ajustes epistêmicos na concepção de Bunge e ajustes ontológicos na concepção 

de Franssen, podemos tratar a definição das propriedades dos objetos a partir do seu design e da prática dos 

seus usuários. Uma definição que não é estática e poder sofrer intervenções dos usuários sobre o design e 

vice versa. Outro resultado é que podemos pensar estes objetos como proto-agentes e extensores de ações 

acopladas aos usuários, uma vez que, eles são tratados no interior do plano constitutivo próprio do humano 

com grande multiplicidade e detalhe fornecidos pela abordagem de Brandom.   

 

Palavras-chave: Filosofia da Tecnologia. Pragmática. Normatividade. Inferencialismo.  

 

 

INTEGRATION OF TECHNOLOGICAL OBJECTS AND THEIR 

NORMATIVE DIMENSION TO PRAGMATIC INFERETIALISM 
 

 

Abstract 

 

The questions that arise in this article are: in what sense do technological objects intrinsically bring a 

practical and normative character and how can we conceive them in these dimensions, taking them into a 

constitutive way? Through this they can be designed to extend or carry out actions in terms of human 

constitutive practices as such, which, from Brandom's perspective, these constitutive practices correspond 

to the linguistic-pragmatic dimension. To accomplish this, I begin with the pragmatic reading given by 

Bunge to technological objects. In the next topic, I discuss how Franssen understands the normative 

dimension that constitutes technological objects. From these perspectives, I present Brandom's 

inferentialism and take ownership of the concepts of Bunge and Franssen by reading them within 

inferentialism conceptual framework. I conclude that given certain epistemic adjustments in Bunge's 

conception and ontological adjustments in Franssen's conception, we can deal with the definition of the 

properties of objects based on their design and the practice of its users. A definition that is not static and 

can suffer interventions from users over the design and vice versa. Another result is that we can think of 

these objects as proto-agents and extenders of actions coupled to users, since they are treated within the 

constitutive plane of the human being in great multiplicity and detail provided by Brandom’s approach. 

 

Key-words: Philosophy of Technology. Pragmatics. Normativity. Inferentialism. 

 

                                                           
1   Possui graduação em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará (2008), mestrado em Filosofia pela 

Universidade Federal do Ceará (2012) e doutorado em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará 

(2018). Atualmente é professor substituto da Universidade Federal do Ceará, professor de filosofia da 

Faculdade Católica de Fortaleza. Tem experiência na área de Filosofia, com ênfase em Filosofia 

Analítica, atuando principalmente nos seguintes temas: filosofia da linguagem, lógica, filosofia da 

informação, metafísica, filosofia da ciência e filosofia mente. E-mail: imagomundi@hotmail.com.  



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

163 

1. Introdução 

Atualmente, a tecnologia desempenha um papel sem precedentes na 

organização social e na própria tessitura das sociedades. Boa parte de nossas tomadas de 

decisão passam por artefatos tecnológicos, quando não, são de algum modo registradas 

ou computadas por eles. Esta percepção de amálgama entre nós e as máquinas, essa fusão 

onto-epistemológica, quase sem atrito com os artefatos, aceleram nossas ações e ampliam 

seu alcance. Fazendo com que os itens tecnológicos sejam tratados como parte de nós ou 

mesmo como entidades autônomas a quem atribuímos desejos, vontades e preferencias.  

Nosso domínio teórico de partida é a filosofia da tecnologia. Ela é uma 

disciplina transversal às áreas clássicas da literatura filosófica como epistemologia, 

ontologia, estética, ética e política. Segundo Franssen (2018), há ao menos quatro raízes 

do pensamento filosófico sobre a tecnologia: a primeira raiz está na ideia de que nossa 

técnica e artefatos tecnológicos procuram imitar a natureza. A segunda raiz está voltada 

para a diferença ontológica entre artefatos naturais e artefatos tecnológicos, onde os 

artefatos são distintos em razão de sua capacidade intrínseca de mudança e geração. E, 

por causa disso, os artefatos tecnológicos necessitam de manutenção humana constante. 

A terceira raiz discute os princípios teleológicos dos artefatos tecnológicos, influenciados 

até hoje pelos quatro princípios causais de Aristóteles (material, formal, eficiente e final). 

A quarta raiz discute o papel que os artefatos tecnológicos desempenham como imagem 

para explicar e expandir a compreensão do funcionamento da realidade. 

Nossa entrada neste tema será pela terceira raiz. Como todos os itens feitos 

por nós, os itens tecnológicos possuem um telos, um objetivo, uma meta para cumprir em 

seu uso inicialmente pensado, mas diferente de Aristóteles, tomarei este telos pelo prisma 

da filosofia de Mario Bunge sobre a diferença entre a ciência e tecnologia. E uma vez que 

tenhamos compreendido qual é o papel da tecnologia em nossa interação com a realidade 

e sua composição, farei uma incursão na ideia de que o próprio modo como nós 

entendemos os artefatos tecnológicos segue a estrutura de nossa racionalidade. Em outras 

palavras, o modo constitutivo da finalidade tecnológica é da mesma natureza de nossas 

práticas sociais, por isto, é interessante estudá-los de uma perspectiva normativa e, mais 

detalhadamente, a partir de uma perspectiva inferencial-pragmática. 

 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

164 

2. Aspectos práticos da tecnologia em Bunge 

Bunge compreende a tecnologia como ciência aplicada, isto é, o 

conhecimento científico empreendido com o objetivo de satisfazer algum tipo de interesse 

exterior à agenda da ciência. A ciência como conhecimento teórico ocupa-se com 

problemas no sentido de compreensão da realidade. Esta compreensão, por sua vez, nos 

fornece um cenário descrito pela ciência nos permitindo uma atuação planejada sobre a 

realidade com o objetivo de efetivar outros objetivos. Ações e metas demandadas (quer 

por governos, setores da sociedade, grupos de indivíduos, quer por indivíduos, etc.)  

encontram sua criação e resolução através do cenário teórico-científico.  

Assim, dos nossos fazeres surgem dificuldades e limitações, que se pode 

tentar resolver via ciência aplicada. Segue-se daí a pesquisa científica, para então a ação 

racional. Um dos tipos de ação racional é a ação tecnológica, que é a ação de produzir 

artefatos para esta ou aquela finalidade. (BUNGE, 1966. p.330). Um exemplo claro disto 

é a quantidade de pesquisas desenvolvidas e medicamentos em desenvolvimento desde a 

descoberta da nova corona vírus e tantos outros medicamentos com ação antiviral que 

foram adaptados para tentar conter ou eliminar a covid-19. 

A ação tecnológica tem em vista dois tipos de teoria: a substantiva e a 

operativa. A teoria substantiva emprega as teorias científicas diretamente sobre o mundo 

de modo a maximizar certos efeitos. Por exemplo, a aplicação da dinâmica de fluidos na 

fabricação de aviões para dar aerodinâmica a eles. Ou o estudo de nanopartículas na 

fabricação de condutores elétricos otimizados para a construção de computadores velozes 

e eficientes. Já as teorias operativas, estão voltadas para a operação humana e complexos 

homem-máquina em situações reais, a tecnologia empregada no conforto durante o 

transporte de um avião, ou o design intuitivo de um celular ou aplicativo. Isto que cria 

uma enorme diferença entre estas duas ações. De um lado, a aplicação substantiva do 

conhecimento sobre a mecânica gravitacional nos permite produzir foguetes que 

consomem menos energia para atingir o espaço ou menos combustível para se deslocar 

no sistema solar. Por outro, a aplicação operativa, que pode ser explicada pelo uso da 

psicologia cognitiva para construir imagens, desenhos, figuras, cores e formas mais 

agradáveis e convincentes a determinados tipos de pessoas em filmes e propagandas. Tal 

conhecimento assegura o sucesso do objetivo (fazer comprar um produto x ou y que em 

nada tem a ver com a psicologia cognitiva). Neste sentido, o conhecimento científico 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

165 

amplifica o design de nossas ações que, por sua vez, são dotadas de finalidades 

completamente diversas ao domínio científico evocado para aprimorá-las. 

Segundo Bunge, as teorias que fundamentam a ação operativa são teorias da 

decisão, teorias do valor, teoria dos jogos e etc. Elas visam aperfeiçoar uma resposta (um 

output) dado determinado input diante de quaisquer ferramentas que a ciência possa 

disponibilizar e materializar. De fato, Bunge afirma que as ciências formais e o 

conhecimento ordinário são suficientes para desenvolver algum conhecimento operativo. 

Mas, em que este conhecimento se assemelha à ciência então? A semelhança está no 

método. Elas são teorias científicas da ação. Essas teorias são tecnológicas no que diz 

respeito ao meio pelo qual a ação se desenrola. Já os objetivos da teoria são práticos e não 

cognitivos (ou epistêmicos) como são os da ciência. Sendo, portanto, teoricamente mais 

rasas.  

As teorias que orientam a ação operativa dependem de 4 características: 1) 

Estas teorias se referem a modelos idealizados da realidade (usuários, e efeitos 

idealizados). 2) Tem aplicados conceitos teóricos (probabilidade, causalidade etc.); 3) é 

capaz de absorver informação para enriquecer a experiência do usuário ou o resultado da 

teoria, fornecendo regulações, predições, retrodições e 4) são empiricamente testáveis.   

Apesar de rasas, tais teorias são mais ricas de aplicação por serem orientadas 

ao que deve acontecer ao manuseá-las, diferente do objetivo de prever e explicar eventos 

como é o caso do conhecimento científico. A ação tecnológica, por meio dos modelos, 

cria uma caixa preta, onde o que interessa é a entrada e a saída da caixa explicado pelos 

termos teóricos das teorias científicas normalmente usadas como componentes desta 

caixa. 

As características (1) e (2) dão vazão às várias características e 

funcionalidades tecnológicas, dentre elas, o desenho do produto que se apresenta a nós 

usuários, como a sua própria condição de existência e teoricidade. Ambas completamente 

embebidas em uma agenda prática, proveniente das características (3) e (4): O controle, 

teste e ajuste de erros são feitos, obviamente, pela via do uso do equipamento, 

retroalimentando sua estrutura e fortalecendo sua capacidade e eficiência em alcançar a 

finalidade desenhada. As perguntas típicas que orientam estas estratégias são: “Isto 

funciona?”, “Pode funcionar mais eficientemente?”, “Pode aprender com os erros?”, 

“Pode se ajustar aos usuários?” 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

166 

E aqui nos distanciamos de Bunge. Pois, para ele, há uma separação 

epistêmica fundamental entre teoria e prática, entre know-how e know-that. Diferente dele 

assumo que o know-that é um tipo específico de know-how, onde o know-that nasce do 

know-how, tal que, este o amplifica. Além disso, não concordo com a separação que 

Bunge faz da atividade científica orientada por leis e a atividade tecnológica orientada 

por regras (Idem. p.338). No meu entendimento, as leis são regras mais rígidas e 

resistentes que as regras convencionais. Mas, não diferem essencialmente em estatuto. A 

rigidez e resistência das leis científicas2 se dão por seu entrelaçamento próprio com várias 

outras normas e práticas científicas, tornando sua revogação, modificação etc. mais 

difíceis. 

 

3. O estatuto normativo da tecnologia em Franssen 

Como estamos dedicados neste momento a investigar como a tecnologia 

amplifica nossas ações e nosso conhecimento, explorarei a direção do know-how para o 

know-that. Bunge afirma que o desenvolvimento tecnológico habilita o desenvolvimento 

da ciência em razão de novas perguntas que somos capazes de fazer. Como a tecnologia 

nos permite fazer mais coisas, ela nos permite fazer perguntas adicionais com menos 

esforços ou com a aplicação mais intensa da própria tecnologia.  

Este duplo fazer, o fazer do objeto (artefato) e o fazer habilitado por ele, 

vinculam profundamente estes itens com a dimensão normativa de nossas vidas, 

ponderados a partir de nossos juízos sobre o fazer eficiente ou ineficiente, bom ou ruim, 

maléfico ou benéfico. Com efeito, segundo (FRANSSEN, 2006.), estas características são 

constitutivas do que distingue os artefatos tecnológicos dos artefatos naturais. Não apenas 

podemos falar de bons e maus artefatos, mas toda forma de atribuição funcional3 a um 

artefato é de caráter normativo. O normativo é caracterizado por ele em um amplo 

espectro, não redutível ao puramente físico, mas inerentemente composto por fatos 

intensionais (Idem. p.44), o que coloca fatos avaliativos como parte dos fatos normativos. 

Seguindo esta organização, há fatos relevantes nas nossas tomadas de decisão, desejos e 

crenças que dirigem a funcionalidade dos artefatos. A relevância é considerada por ele 

                                                           
2  O que levo aqui em consideração é o estatuto epistêmico de uma lei. Por mais que tenhamos muita 

confiança em uma lei, não há garantias metafísicas de que esta seja de fato a lei. (Hume, Russell e 

Popper já mostraram isto). 
3  Atribuição funcional significa o que dizemos que ele é capaz e fazer e ao que ele foi projetado para 

fazer. 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

167 

em três níveis: teorético, prático e oréctico (mental) e há dois tipos de relevância: 1) um 

fato que leva certa pessoa a ter uma razão para fazer, acreditar, desejar algo e 2) um fato 

que leva uma pessoa a dever fazer, acreditar, desejar algo. Além disso, há a distinção 

entre a relevância fundada racionalmente e a relevância fundada na moral, onde nossas 

ações se encontram embebidas em ambas (Idem. p.45). A relevância racional lida com as 

razões para se utilizar (ou não utilizar) determinado artefato para determinada finalidade 

e a relevância moral diz respeito aos efeitos e consequências benéficos ou maléficos do 

uso do artefato, que normalmente se espera que sejam explicitados pelos idealizadores do 

artefato. 

Além disso, Franssen explica que podemos analisar a relação entre usuário, 

função do artefato e sua finalidade por meio de três instâncias: os tokens (ocorrências), 

types (tipos) e os kinds (modos). Um token é um exemplar do objeto, por exemplo, “meu 

celular sobre a mesa”, “o carro do meu vizinho”, etc. Um kind é um artefato definido por 

seu papel funcional e seu design capaz de realizar “a função de”, por exemplo, servir 

como um celular, um carro, uma mesa etc. E por type, ele entende um modo mais genético 

de fabricação, seu histórico de design e construção, identificável por uma quantidade 

determinada de réplicas (Idem. p.49-50).  Por exemplo, um Xbox 360 produzido em 2006 

para o mercado da União Europeia. Este type de Xbox possuirá características 

constitutivas e comportamentais distintivas e tokens limitados.  

Neste sentido, há um histórico específico de atribuição de qualidades (e.g. ser 

um artefato eficiente ou defeituoso) no caso dos tokens em contraste com os types. E o 

modo como a atribuição é feita em relação ao type é caracterizado como a função herdada 

mais geral, o que coloca determinado type em uma classe de types. Portanto, contendo 

uma caracterização mais ampla de funcionalidades. Como critério para se identificar o 

type de um artefato, Franssen considera o seguinte (Idem. p.50): 

‘Type X é um bom Type-K’ expressa o fato normativo que o token de X 

tipicamente tem certas características f e por causa destas características, se 

uma pessoa p deseja alcançar o resultado de K-ndo, então p tem uma razão 

para usar um token de X para K-ndo4. 

A expressão K-ndo significa a realização de uma ação no gerúndio (em inglês 

K-ing). Por exemplo, cortando, se deslocando, comunicando, partindo, derretendo, etc. 

                                                           
4  ‘Type X is a good K-type’ expresses the normative fact that a token of X typically has certain features f 

and that because of these features, if a person p wishes to achieve the result of K-ing, then p has a reason 

to use a token of X for K-ing. 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

168 

Note que o fato normativo é determinado por razões de uso. E o mau funcionamento é 

definido como o token x caindo sobre o Type-K, mas incapaz de executar a atividade de 

K-ndo para a qual foi atribuída.  

Já os critérios de atribuição das propriedades “bom” e “ruim” são maleáveis 

e dependentes do contexto. Pois, segundo Franssen, é necessário já ter em mente um 

padrão regular de usuário e design racionalmente concebido e justificado para se julgar 

tais propriedades acerca dos artefatos (Idem. pp.52-53). Ainda assim, é possível julgar a 

qualidade funcional de um artefato a partir das razões dos usuários (Idem. p.54):  

‘x é um K funcionando’ / ‘x é um bom K’ / ‘x serve como um bom K’ expressa 

o fato normativo de que x tem características f e que por causa destas 

características, se uma pessoa p, deseja alcançar o resultado de K-ndo, então p 

tem uma razão para usar x para K-ndo.5 

 

Em termos negativos, de mau funcionamento ou ineficiência, as condições 

são as seguintes (Ibidem): “‘x não é e não faz um K’ expressa o fato normativo de que x 

tem as características f e por causa destas características, uma pessoa p tem uma razão 

para não usar x para K-ndo”. A partir daí, são diferenciadas estas duas condições (mau 

funcionamento e ineficiência) do seguinte modo: 

O que ‘x é um K com mau funcionamento’ e ‘x não é [e] nem não faz um bom 

K’ compartilham é, agora, a falta de certa capacidade física, e o que se 

distingue entre os dois casos são novamente as características históricas (a 

história do design de x) presente na primeira e ausente na última. (Idem. p.55) 

A condição negativa como um todo torna mais explicita a passagem do 

aspecto funcional e pragmático para o aspecto normativo, tendo em vista que isto implica 

em um impedimento racional no uso do artefato. Mas, qual é a natureza deste 

impedimento? Para France (Idem, p.55), há uma hierarquia de fatos normativos para os 

totens de artefato. O token X pode ser útil ou inútil para Knob. Se x for útil, então ou x é 

um kind-K operacional, ou x é um não-K. Se x não é K, ele pode ser um objeto natural 

(pedra, galho, etc.) ou um artefato desenvolvido para uma ação diferente de K-ndo, mas 

que pode servir como um K ou se fazer um K a partir dele. Se x for inútil, então x é um 

não-K e não pode fazer um K, ou x está com mau funcionamento.       

                                                           
5  ‘x is a working K’ / ‘x is a good K’ / ‘x makes a (good) K’ expresses the normative fact that x has 

features f and that because of these features, if a person p wishes to achieve the result of K-ing, then p 

has a reason to use x for K-ing. 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

169 

É importante agora retomarmos o que vimos anteriormente. Segundo Bunge, 

há um caráter prático nos produtos tecnológicos. Segundo argumentei, a aplicação destes 

artefatos (em especial, de caráter científico) por meio da aplicação de nosso know-how, 

nos permite mais know-that, que por sua vez, se reverte em aumento de know-how, 

amplificando nossas ações. Franssen, nos mostra que podemos integrar estes objetos 

empregados em nossos fazeres (doings) a partir de uma compreensão normativa deles. 

Desta forma, o que gostaria de indagar é: e quando não estamos a empregar tecnologia na 

ciência e a própria tecnologia se volta para outros fazeres, os não científicos?  

Embora em Bunge haja uma cisão entre objetos para fins científicos e não 

científicos sua separação é feita com critérios epistêmicos e que pressupõe uma diferença 

fundamental entre know-that e know-how. Separação que abdico de saída.  Meu 

posicionamento é de que não há separação entre estas dimensões, como não há uma 

separação a priori entre artefatos para finalidade científica e não científica. Tal finalidade 

é determinada pelo contexto de uso dos usuários e dos engenheiros. A mudança desta 

perspectiva permite considerarmos uma dimensão mais humana na compreensão dos 

artefatos tecnológicos. 

Para Franssen, posso argumentar que não há uma distinção clara por parte dos 

usuários entre as razões teoréticas (de design) de um artefato e as razões práticas (a função 

de realizar alguma atividade – K-ndo). Para ele, a justificativa do sujeito pela escolha e 

uso de um determinado artefato vincula-se mais aos traços socioculturais que os 

científicos (Idem. p.57). E é neste sentido que as consequências morais ganham relevância 

nas praticas tecnológicas. As consequências morais fornecem um caráter deôntico no uso 

e design do artefato em dado contexto: “Quando uma pessoa p diz ‘x (não) deve fazer K 

em circunstancias c’, p expressa a opinião de que p está justificado em esperar que x (não) 

fará K nas circunstancias c.” (Idem. p.57). Nesta passagem, há a caraterização do papel 

normativo acerca das classes de objetos que devem e que não devem ser usados para 

realizar as atividades tecnológicas. Este aparato normativo definirá, em última instância, 

o que consideraremos como objetos tecnológicos enquanto tal e que, por causa disto, farão 

parte de nossas práticas.   

Com esta caracterização, saímos do aspecto estritamente empírico e 

vinculado apenas ao domínio epistêmico e passamos para uma caracterização prática e 

normativa, que potencialmente pode ser aplicada em um domínio mais amplo de 

entidades tecnológicas. Pois, tudo o que vale em termos formais para a amplificação de 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

170 

ações no âmbito científico pode valer para nossas práticas cotidianas e regulares. Se com 

x posso fazer B, mais e melhor, que digamos com y, e fazer B com x está associado com 

valores positivos (funcionais e racionais), no uso de x posso adicionalmente fazer C. 

Nestes termos, a tecnologia nos permite fazer mais. Portanto, nosso know-how se vê 

amplificado por meio de aparatos: conversar a distância, saber e reagir sobre eventos do 

outro lado do mundo em tempo real, controlar economias com gestos da mão, fazer 

cirurgias microscópicas, curar doenças com origem molecular, etc. Mas, como 

compreender a estrutura da amplificação de nosso know-how? 

Esta compreensão não será feita com recurso direto ao domínio do empírico.  

Tomarei a rota da filosofia da linguagem por meio da tese de que tudo que é antes 

concebível é linguisticamente articulável. Esta escolha facilitará a conexão entre a ação, 

a dimensão normativa e nossa capacidade de articulação em vista das novas ações que se 

abrem com o emprego da tecnologia.  

A partir desta postura, faço passagem para o domínio específico do 

inferencialismo linguístico-pragmático que ocorrerá após realizarmos um ajuste 

metafísico nos pressupostos ontológicos de Franssen e a devida interpretação 

inferencialista do poder e dever de sua teoria normativa dos artefatos tecnológicos.  

 

4. Os objetos tecnológicos no quadro referencial de Brandom 

É possível entender os objetos criados pela tecnologia em uma perspectiva 

inferencial pragmática? Penso que sim. Vimos no decurso da apresentação de Franssen 

que há fatos normativos: “Cada fato observacional é uma razão, para qualquer pessoa p 

aprendendo sobre esse fato, por acreditar em um numero de proposições.” 6 (Idem. p.56). 

Para Brandom, entretanto, não há fatos como componentes ontológicos últimos. Mas, a 

normatividade característica dos artefatos tecnológicos pode ser incorporada à sua 

filosofia.  

Contudo, ajustes são necessários. Não há tematizada nas obras Making It 

explicit (BRANDOM, 1998.) e Articulating Reasons (BRANDOM, 2000.) uma ontologia 

apoiada em fatos. Para Brandom, as forças motrizes das nossas atividades linguísticas, 

portando, da cognoscibilidade do real, são as inferências e as asserções que compõem o 

                                                           
6  “Every observational fact is a reason, for any person p learning of that fact, for believing a number of 

propositions.” 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

171 

que ele chama de “jogo de dar e pedir razões”. Onde este jogo se constitui um fazer 

humano por excelência e a dimensão de tematização de todas as nossas outras práticas 

(BRANDOM, 1998. p.277). Sendo as razões deste jogo os componentes de nossas 

práticas linguísticas e elementos constitutivos de nossas normas, as regras (OLIVEIRA, 

2019. p. 87). Por este motivo, substituirei o conceito fato por razões na definição central 

de Franssen. Note que esta substituição não afeta a finalidade da teoria normativa dele, 

apenas modifica seu compromisso ontológico e adiciona maior escopo pragmático. 

Vejamos o resultado da substituição:  

(Franssen-prag.): ‘O Type X é um bom Type-K’ expressam razões para 

asserir que o token de x tipicamente tem certas características f e por causa destas 

características, se uma pessoa p deseja alcançar o resultado de K-ndo, então p tem uma 

razão para usar um token de x para K-ndo. 

O jogo de dar e pedir razões não se encerra em uma sequência de asserções e 

inferências, mas antes, é demarcado pela prática dos participantes, o que Brandom chama 

de scorekeeping practice (BRANDOM, 1998. pp.185-186). Cada interlocutor acompanha 

as inferências e asserções de seus pares de modo a manter a consistência com certas 

relações deônticas. Tais relações são atribuições normativas de autorizações, 

compromissos e incompatibilidades entre nós e nossas asserções, tais que orientam nossas 

inferências e, em um sentido amplo, a totalidade de nossas práticas racionais. Uma vez 

que, é através deste movimento inferencial de asserções carregadas de atribuições 

deônticas que o conteúdo dos conceitos que usamos é estabelecido.  Por exemplo: quando 

afirmo que Jack é meu gato, estou comprometido com o a asserção de que Jack é um 

felino. Ao passo que estou autorizado a afirmar que ele tem muitos pelos, ou que tem o 

péssimo hábito de miar alto à noite. Igualmente, estou impedido de afirmar que ele é um 

cachorro ou uma ave ou um roedor, etc. Este impedimento é o que Brandom chama de 

incompatibilidade. São justamente estas relações deônticas com outras asserções que se 

estabelece o conceito de felino. Em termos mais formais, no decurso de um diálogo, numa 

interação social, ou até mesmo em uma reflexão, há um conjunto de asserções que 

podemos fazer acerca do contexto no qual estamos inseridos. Este conjunto é modelado 

justamente pelos três tipos de relações descritas. A cada asserção que fazemos a 

modelagem e as ações dos interlocutores orientam nossos próximos passos. Embora as 

práticas em questão sejam ações eminentemente linguísticas, uma vez que as práticas 

tecnológicas tenham sido abarcadas pela linguagem, todas as nossas ações desta natureza 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

172 

passam a ser explicitadas e modificadas por nosso jogo de dar e pedir razões, portanto, 

incorporando as ações tecnológicas. 

Diante desta forma de explicar nossas práticas, vejamos agora a leitura 

inferencialista das ações em razão do emprego de artefatos tecnológicos. Note que as 

autorizações, compromissos e incompatibilidades podem ser obtidos pela definição de 

Franssen, substituindo-se razões pelos tipos específicos de relações deônticas que 

envolvem a prática. 

‘O Type X é um bom Type-K’ expressa o compromisso com a asserção de 

que o token de x tipicamente tem certas características f e por causa destas características, 

se uma pessoa p deseja alcançar o resultado de K-ndo, então p tem autorização para usar 

um token de x para K-ndo. 

Note que aqui a passagem do compromisso para autorização implica em uma 

passagem da expressão linguística para a uma ação não linguística. Entretanto, esta 

passagem não implica em mudança no pano de fundo linguístico-pragmático da 

concepção de Brandom: linguagem é um fazer. Neste sentido, a linguagem é um fazer 

que normatiza, regula e reforma outros fazeres. Portanto, no âmbito das ações, não há 

mudança de estatuto, tampouco no âmbito de expressão do que se está a fazer. Na 

dimensão inferencial, também não há alteração. Note que os processos inferenciais 

característicos de nossa racionalidade estão implícitos na própria passagem do 

compromisso para a autorização da definição acima. Igualmente, a partir do resultado da 

autorização, que é a ação de usar um equipamento, podemos retornar rapidamente ao 

âmbito linguístico, inferindo a partir da ação bem ou malograda de uso do artefato e via 

a epistemologia confiabilista proposta por Brandom (cf. BRANDOM, 2000. pp.117-122.) 

uma série de outras autorizações e compromissos. 

E a incompatibilidade? Da mesma forma que definimos as outras relações 

normativas, a incompatibilidade pode ser identificada com a condição negativa de uso de 

um artefato conforme foi apresentado acima. Assim, podemos fazer a seguinte 

modificação: 

(Franssen-Incompatibilidade): ‘x não é e não faz um K’ expressa a incompatibilidade de 

que x tem as características f e que, por causa dessas características, uma pessoa p está 

comprometida a não usar x para K-ndo.   

 Aqui a incompatibilidade tem a forma de um compromisso contrário para 

p e a negação da autorização para x, pois não está autorizado a K-ndo. Talvez, um modo 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

173 

definitivo de demonstrar o sucesso desta conversão de Franssen para o quadro teórico 

normativo de Brandom seja a adequação da frase que indica o entrelaçamento normativo 

e prático: 

(Normativo-Brandom):  

Quando uma pessoa p diz que: ‘x está comprometido a (não) fazer K em 

circunstancias c’, significa que p expressa a opinião de que ele (p) está autorizado em 

esperar que x (não) fará K nas circunstâncias c.  

Há diversos pontos importantes nesta modificação. O primeiro é a passagem 

do compromisso para a autorização. O segundo é a incorporação da incompatibilidade às 

situações de autorização e compromisso. Em terceiro lugar, há aqui e já em Franssen, o 

caráter dialógico fundamental para o andamento do jogo de dar e pedir razões. A ação de 

x desencadeará novas possibilidades para x e para p. Por exemplo, x pode não realizar o 

que se espera, e neste caso, receber modificações. Ou confirmar seu compromisso em não 

fazer K, ou mesmo demandar de p razões para justificar o que ele está enunciando. 

 

5. Conclusão 

Deste modo, é reconhecível dois resultados. O primeiro é que a filosofia de 

Brandom é capaz de incorporar a discussão dos artefatos tecnológicos e sua manifestação 

normativa. De fato, não apenas incorpora como fornece conceitos mais refinados (fine-

grained). Isto acontece, pois o conceito de razão de Franssen pode ser substituído por 

autorizações, compromissos e incompatibilidades, que são todos os conceitos 

componentes das regras do jogo de dar e pedir razões. Assim, abre-se a possibilidade de 

explorar novos nexos entre estas regulações normativas e, da perspectiva de nosso 

percurso, habilitando o tratamento mais detalhado do estatuto dos objetos tecnológicos. 

Visto que a interpretação pragmática que propus ao final da discussão sobre Bunge e o 

tratamento normativo de Franssen eliminam a distinção a priori entre itens tecnológicos 

com finalidade científica e não científica, temos que, ao lermos esta discussão a partir da 

filosofia brandomiana a distinção pode ser retomada com outro estatuto epistemológico, 

a saber: definimos a finalidade de um item tecnológico por meio de critérios práticos e 

pragmáticos. Isto que dizer que a definição é dada pelo design do objeto e pela prática 

racional dos usuários. Note que, por estes não serem condicionantes fixos, é possível 

definir situações em que a prática dos usuários sobrescreve o design dos engenheiros. 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

174 

Muitos são os casos de situações como estas, há uma longa lista de life hacks que existem 

disponíveis na internet que servem como exemplo.  

Em segundo lugar, os artefatos tecnológicos e sua discussão podem agora ser 

pensados a partir de um jogo pragmático emergindo de nossas práticas sócio-históricas, 

neste sentido, os itens tecnológicos fornecem extensões de ações dos agentes, 

manifestando-se em um contexto normativo, a saber, como entidades acopladas aos 

indivíduos. Uma intuição captada por Bunge e que pode ser mais bem explorada a partir 

da filosofia de Brandom. Nestes termos, os objetos operam como extensão de nossas 

práticas, nossos fazeres (doings). Um objeto por si não desempenha papel ativo em um 

jogo de dar e pedir razões, mas uma vez que tenha sido incorporado às ações dos agentes, 

ele abre uma gama de possibilidades de ação, compromissos de uso e efeitos e 

incompatibilidades. Esta abertura modifica radicalmente o percurso de nossas práticas 

linguísticas enquanto usuários e enquanto interlocutores. Modificação esta que se estende 

às próprias regras do jogo. Talvez, mitigar estas modificações seja um passo interessante 

a se seguir no aprofundamento da interação humano – máquina a partir do quadro 

conceitual de Brandom. 

 

6. Referências bibliográficas  

BUNGE, M. Technology as applied Science. In: Technology and Culture. Vol. 7, N. 3, 

1966. pp.329-347. 

BRANDOM, Robert B. Articulating Reasons: An Introduction to Inferencialism.  

Cambridge: Harvard University Press, 2000. 

_________. Making it Explicit: Reasoning, Representing and Discursive Commitment. 

Cambridge: Harvard University Press, 1998. 

CUPANI, A. Filosofia da Tecnologia: Um Convite. 3ªed. Florianópolis: Editora UFSC, 

2017. 

EVANS, R. P. Computer Models of Constitutive Social Practice. In: MÜLLER, V. C. 

(Ed.) Fundamental Issues of Artificial Intelligence. Oxford: Springer, 2016. [Cap. 23] 

pp.391-411. 

FRANSSEN, M. The Normativity of Artefacts. In: Studies in History and Philosophy 

of Science Part A. n.37, 2006. pp.42-57. 



______INTEGRAÇÃO DOS OBJETOS TECNOLÓGICOS E SUA DIMENSÃO... 

Ralph Leal Heck 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 162 - 175 

 

175 

_________.; LOKHORST, Gert-Jan; VAN DE POEL, Ibo. Philosophy of Technology. 

In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Edward N. Zalta (ed.), 2018. URL = 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/technology/ (acesso: 29/03/2020). 

FUMERTON, R. Epistemologia. Petrópolis: Vozes, 2014. 

HECK, R. L. Informação a Partir de Regras: Considerações para a Solução do 

Escândalo da Dedução pela Semântica Inferencial Pragmática. Fortaleza. 146p. 

Doutorado, Filosofia. UFC. 2018. 

OLIVEIRA, M. A. de. Ontologia em Debate no Pensamento Contemporâneo. São 

Paulo: Paulus, 2014.  

_________. A Metafísica do Ser Primordial. São Paulo: Loyola, 2019. 

SUH, Nam Pyo. Axiomatic Design: Advances and Applications. Oxford/New York: 

Oxford University Press, 2001.  

VERKERK, M. J.; HOOGLAND, J.; STOEP, J. van der. DE VRIES, M. J. Filosofia da 

Tecnologia: Uma introdução. Viçosa: Ultimato, 2018. 

 

 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/technology/%20(acesso


 

 

176 

SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO 

DA VIOLÊNCIA ESCOLAR? 

 

Pâmela Esteves1 

Resumo: 

Esse artigo tem o objetivo de investigar as práticas de violência que desafiam o cotidiano escolar. Trata-se de 

buscar compreender as estruturas que possibilitam a construção e a sustentação dessas práticas. É com esse desejo 

de compreensão que nos colocamos na companhia de Hannah Arendt e Immanuel Kant, com o propósito de 

identificarmos o mal como uma fonte estrutural na formação das práticas violentas que se configuram nas relações 

escolares. Para melhor compreensão dos argumentos, o artigo percorre um caminho de apresentação das 

contribuições de Arendt e Kant sobre a maldade humana, e problematiza, a partir das narrativas discentes, se na 

motivação para o agir com violência pode ser fundamentada na banalização da maldade. Do ponto de vista 

metodológico, os argumentos defendidos neste texto são oriundos de uma pesquisa no campo educacional sobre 

as práticas de bullying que desafiam as relações intersubjetivas no cotidiano escolar.  A pesquisa foi desenvolvida 

entre os anos de 2014 – 2017. O campo investigativo contemplou uma escola pública de grande porte da rede 

estadual da cidade do Rio de Janeiro. Os sujeitos da pesquisa foram estudantes do Ensino Médio. A pesquisa foi 

realizada em três etapas metodológicas: 1- levantamento bibliográfico; 2- Observação do cotidiano escolar e 

aplicação de questionários aos estudantes. 3- A partir dos dados coletados nos questionários foi elaborado um 

roteiro de entrevistas semiestrurado e aplicado aos sujeitos da pesquisa. Esse texto foi escrito contemplando todas 

as etapas da pesquisa e aponta como conclusão que a banalização da maldade é uma expressão da violência escolar 

nas sociedades contemporâneas massificadas. 

Palavras-chaves: Violência escolar; banalidade do mal; Hannah Arendt; cotidiano escolar. 

 

WOULD THE BANALITY OF EVIL BE A WAY TO UNDERSTAND SCHOOL 

VIOLENCE? 

Abstract:  

This article aims to investigate the practices of violence that challenge the school routine. It is about seeking to 

understand the structures that make it possible to build and sustain these practices. It is with this desire for 

understanding that we place ourselves in the company of Hannah Arendt and Immanuel Kant, with the purpose of 

identifying evil as a structural source in the formation of violent practices that are configured in school relations. 

For a better understanding of the arguments, the article follows a path of presentation of Arendt and Kant's 

contributions on human evil, and questions, from the student narratives, whether the motivation to act with violence 

can be based on the trivialization of evil. From the methodological point of view, the arguments defended in this 

text come from a research in the educational field on the practices of bullying that challenge the intersubjective 

relationships in the school routine. The research was carried out between the years 2014 - 2017. The investigative 

field included a large public school in the state network of the city of Rio de Janeiro. The research subjects were 

high school students. The research was carried out in three methodological steps: 1- bibliographic survey; 2- 

Observation of school routine and application of questionnaires to students. 3- Based on the data collected in the 

questionnaires, a semi-structured interview script was developed and applied to the research subjects. This text 

was written covering all stages of the research and points out as a conclusion that the trivialization of evil is an 

expression of school violence in mass contemporary societies.  

Keywords: School violence; banality of evil; Hannah Arendt; everyday school. 

 
1    Doutora em Educação pela PUC-RIO. Professora adjunta do Departamento de Educação da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro – UERJ. Professora do Programa de Pós-Graduação em Educação, Comunicação e 

Culturas na Periferia, da Universidade do Estado do Rio de Janeiro – PPGECC – UERJ/FEBF. E-mail: 

pamelasme84@gmail.com. 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

177 

Iniciando uma problematização 

 A violência desafia o cotidiano escolar. Tal desafio envolve não apenas o 

desempenho dos discentes, comumente utilizado como critério de mensuração da eficácia 

escolar. A violência tem um potencial destruidor que vai além dos aspectos materialistas da 

vida, e na escola, afeta as relações intersubjetivas dos estudantes, marca seus processos 

identitários e viola suas escolhas. Nesse artigo o objetivo não é tematizar sobre as práticas de 

violência escolar, mas sim buscar compreender as estruturas que possibilitam a construção e a 

sustentação dessas práticas. É com esse desejo de compreensão que nos colocamos na 

companhia de Hannah Arendt e Immanuel Kant, com o propósito de identificarmos o mal como 

uma fonte estrutural na formação das práticas violentas que se configuram nas relações 

escolares. 

A questão do mal atravessa toda a reflexão político-filosófica arendtiana sobre a 

experiência totalitária. Diante da dificuldade em entender a existência dos campos de 

concentração nazistas, Hannah Arendt iniciou um longo exercício de compreender o que havia 

acontecido durante a Segunda Guerra Mundial. O resultado desse exercício foi, num primeiro 

momento, a publicação de As origens do totalitarismo, onde Arendt (1989, p. 64) afirma “um 

abismo se abriu diante de mim”. 

Após sua chegada aos Estados Unidos, em 1941, Hannah Arendt se dedicou às 

questões relacionadas à situação dos judeus na Europa, colaborando com várias revistas ligadas 

aos imigrantes europeus e participando intensamente dos debates travados por intelectuais que 

haviam sido obrigados a fugir de seus países de origem. “A descoberta das atrocidades nazistas 

nos campos de extermínio conduziu-a, no entanto, aos problemas que estariam no centro de seu 

pensamento nos próximos anos” (BIGNOTO, 2012, p. 19).   

Ao constatar o mal que havia sido empregado nos campos de concentração, Arendt 

(1999) apontou para a brutalidade da violência perpetrada pelos governos totalitários e mostrou 

a insuficiência das teorias e categorias científicas, econômicas e políticas tradicionais para 

captar e explicar a novidade do que estava acontecendo. As origens do totalitarismo funcionou 

como uma resposta, uma tentativa de compreensão da novidade que se anunciava, uma forma 

de reconciliação com o mundo diante do estranhamento que a experiência totalitária havia 

causada nela como judia perseguida pelo nazismo e como intelectual desafiada a pensar seu 

tempo. “Arendt buscou narrar o totalitarismo para superar o trauma de conhecer Auschwitz” 

(JARDIM, 2011, 23). 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

178 

Em As origens do totalitarismo o mal realizado pelos regimes totalitários foi 

caracterizado por Arendt (1999) como um domínio total mais opressor que a escravidão e a 

tirania; e mais destruidor que a miséria econômica e o expansionismo territorial. Tratava-se de 

um mal radical, no sentido que Kant havia dado ao termo, ou seja, um mal extremo, que possui 

fundamentos ideológicos e que se caracteriza pela monstruosidade de suas ações. 

Ao alcançar todas as esferas da vida, o controle total pretendia atingir todas as 

formas de expressividade humana adotando como critério de legitimidade governamental a 

redução dos humanos a seres naturais. O recurso à categoria do mal é uma forma de tentar 

compreender o inexplicável e visa aproximar-se reflexivamente da primeira tentativa de 

constituição de uma forma de governo, no Ocidente, baseada na purificação e no extermínio 

dos seres humanos. Trata-se, assim, de pensar o mal nas sociedades secularizadas sem recorrer 

a nenhum tipo de explicação religiosa. 

O tema do mal, em Arendt (1999), não tem como pano de fundo a malignidade, a 

perversão ou o pecado humano. A novidade da sua reflexão reside justamente em evidenciar 

que os seres humanos podem realizar ações inimagináveis, do ponto de vista da destruição e da 

morte, sem qualquer tipo de motivação substantiva ou ontológica. O pano de fundo da 

argumentação proposta pela autora é o processo de naturalização da sociedade e de 

artificialização da natureza, ocorrido com a massificação, a industrialização e a tecnificação das 

decisões e das organizações humanas na contemporaneidade. O mal é abordado, desse modo, 

em uma perspectiva ético-política. 

Dessa forma, o mal investigado por Arendt (1999) não é oriundo de nenhum tipo 

de sentimento de vingança, ódio, retaliação ou represália. Por isso, nesse artigo buscamos 

entender se há uma relação entre esse tipo de “mal sem raízes”, descrito por Arendt (1999), e 

as práticas violentas que marcam as relações entre pares na escola. Para melhor compreensão 

dos argumentos, o artigo percorre um caminho de apresentação das contribuições de Arendt e 

Kant sobre a maldade humana, e problematiza, a partir das narrativas discentes, se na motivação 

para o agir com violência pode ser fundamentada na banalização da maldade. 

Do ponto de vista metodológico, os argumentos defendidos neste texto são oriundos 

de uma pesquisa no campo educacional sobre as práticas de bullying que desafiam as relações 

intersubjetivas no cotidiano escolar.  A pesquisa foi desenvolvida entre os anos de 2014 – 2017. 

O campo investigativo contemplou uma escola pública de grande porte da rede estadual da 

cidade do Rio de Janeiro. Os sujeitos da pesquisa foram estudantes do Ensino Médio. A 

pesquisa foi realizada em três etapas metodológicas: 1- levantamento bibliográfico; 2- 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

179 

Observação do cotidiano escolar e aplicação de questionários aos estudantes. 3- A partir dos 

dados coletados nos questionários foi elaborado um roteiro de entrevistas semiestrurado e 

aplicado aos sujeitos da pesquisa. Esse texto foi escrito contemplando todas as etapas da 

pesquisa. 

 

O mal não é banal, e sim banalizado 

Em As origens do totalitarismo, Arendt (1989) argumentou sobre o tema do mal no 

âmbito da reflexão kantiana sobre o mal radical. Kant (1974) percebeu que o mal pode ter 

origem não nos instintos ou na natureza pecaminosa do homem e, sim, nas faculdades racionais 

que o fazem livre. Dessa forma, o mal não possui dimensão ontológica, mas contingencial. Ele 

acontece a partir da interação e da reação das faculdades espirituais humanas às suas 

circunstâncias. O mal no pensamento kantiano é radical, pois se trata de uma espécie de rejeição 

consciente ao bem e está atrelado, ainda, ao uso dos seres humanos como meios, instrumentos, 

e não do reconhecimento do ser humano como fim em si mesmo. 

Em sua investigação, Arendt (1999) conserva parte das afirmações kantianas 

assumindo que o mal está presente na racionalidade e na liberdade humana, mas a filósofa 

acrescenta à reflexão kantiana uma dimensão histórico-política, considerando as 

especificidades vividas no século XX. Em 1793, na primeira parte da obra A religião dentro 

dos limites da simples razão, Kant começou a estudar o mal e o classificou como radical. A 

radicalidade do mal estaria na atitude humana de transformar seus desejos em normas para 

construções de novas leis morais. Kant (1974) reconhece que a razão é a instância suprema do 

ser humano, mas ela é finita, e é justamente essa condição de finitude da razão que possibilita 

ao ser humano praticar o mal, transformando seus desejos e paixões em “imperativos 

categóricos”. 

Nesse sentido, a teoria kantiana sobre o mal radical postula que o humano é 

propenso ao mal porque é livre, e essa liberdade é viabilizada pela vontade. Para facilitar o 

entendimento, Kant (1974) recorre à metáfora luterana do homem curvo, que tem a capacidade 

de se curvar sobre si mesmo, dado seu egoísmo. O mal se apresenta como a curvatura, ele é 

radical, mas não é definitivo, ou seja, não é absoluto, pois os seres humanos podem se aprumar 

basta que a fissura entre a lei do dever moral e a lei dos prazeres e satisfações sensíveis seja 

superada. 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

180 

Dessa forma, podemos compreender que o mal radical está no livre arbítrio, isto é, 

que o ser humano é livre para obedecer ou desobedecer (SOUKI, 2006). Em Kant (1974), a lei 

moral é inerente à natureza da razão, mas não à natureza humana, pois devido à finitude e à 

liberdade da natureza humana, os seres humanos não necessariamente seguirão à lei moral. O 

mal, dentro do pensamento kantiano, nos parece ser um desvio moral que converte nossas 

sensibilidades expressadas em desejos e paixões em normas morais e transformam essas novas 

normas em prazeres absolutos. O resultado é a instauração do egoísmo com seus desejos 

inferiores e superiores (SOUKI, 2006, p. 19). 

Em suma, a possibilidade do mal radical encontra-se no fato do humano ser livre. 

É dentro do contexto de liberdade que ocorre o conflito entre o bem (liberdade moral) e o mal 

(desvio; abandono da liberdade). Para Kant (1974), o ser humano possui uma propensão inata 

para a maldade, ou seja, a maldade não pode ser extirpada da condição humana, pois isso 

acarretaria o fim da liberdade. Nesse sentido, o mal radical é universal, mas tem seus limites, 

pois, na doutrina kantiana, há nos seres humanos uma disposição originária para o bem. Neste 

sentido, o mal nunca poderia ser absoluto. O mal radical tem seus limites na incapacidade de 

destruir a lei moral e na disposição originária e plenamente humana para o bem. “Aceitar a 

malignidade absoluta do homem seria pôr em risco a validade da lei moral e consequentemente 

toda argumentação kantiana” (FELÍCIO, 2005, p. 04). 

     No pensamento kantiano (1974), a propensão do ser humano para fazer o mal ocorre 

em três níveis: 

1- O nível inferior: a fragilidade da natureza humana diante da tentação; 

2- O nível mediano: a impureza do coração em misturar os valores morais e 

imorais; 

3- O nível superior: a maldade, a corrupção do coração humano. Quando o livre 

arbítrio adota como máxima a subordinação da lei moral por desejos e paixões.  

Essa subordinação pode ser chamada de perversidade. 

 
A vontade é má quando a satisfação de seu desejo de felicidade é condição do 

seguimento da lei moral. É nessa inversão dos dois móveis de determinação da 

vontade que reside o mal radical. (...) Para Kant, a vontade má que se recusasse à lei 

moral seria absurda (SOUKI, 2006 p. 22). 

 

 

Mas, apesar de reconhecer que o mal é inerente à condição humana, Kant (1974) 

adverte que a possibilidade de superação do mal é uma tarefa de responsabilidade de todos os 

seres humanos. A superação do mal estaria numa espécie de conversão, um apelo feito pelos 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

181 

próprios seres humanos ao restabelecimento original da propensão que os seres humanos têm 

para praticar o bem. Se o último nível da maldade humana é a perversão, Kant (1974) afirma a 

possibilidade da conversão, pois o mal não é absoluto para destruir o bem, ele apenas consegue 

subjugá-lo. 

O conceito de mal radical foi o ponto de partida de Arendt (1989) quando ela 

relacionou a radicalidade do mal à novidade e ao assombro diante das informações chegadas às 

suas mãos nos Estados Unidos, em 1943, sobre Auschwitz. Arendt (1989) associou o mal 

radical aos campos de concentração, base de sustentação daquela nova forma de governo. “O 

mal radical está associado ao totalitarismo, organização governamental e sistemática da vida 

dos homens, prescindindo do discurso e da ação, considerando-os meros animais, controláveis 

e descartáveis” (SOUKI, 2006, p. 63). É uma forma de governar sustentada, explicitamente, no 

pressuposto do extermínio de setores da população e não apenas na sua opressão ou 

instrumentalização. Isso não diz respeito apenas à exclusão sociopolítica do criminoso, nem à 

eliminação do opositor ou inimigo, mas a atualização da lógica da descartabilidade humana 

inerente àquelas formas de governo. 

 

Ao considerar a população apenas do ponto de vista biológico, laborante, o governo 

total tratou de eliminar qualquer instituição ou vínculo humano que pudesse dar abrigo 

à solidariedade, à ação e à diferenciação entre os indivíduos. Destruindo o mundo 

comum (partidos, família, arte, religiões, sindicatos, justiça e outras formas de 

organização), no qual as pessoas poderiam ser amparadas e respeitadas, os governos 

totalitários constituíram-se baseados na propaganda, na espetacularização, na 

atomização, na solidão, na padronização, na coletivização das massas e na redução do 

homem a animal, ocupado exclusivamente com a sua reprodução biológica. Os 

regimes totais conceberam os homens apenas como seres vivos e prolongaram esse 

critério na escolha dos merecedores da vida (AGUIAR, 2010, p. 14). 

 

 

 Contudo, o que Arendt (1989) considera como um mal radical é um 

desdobramento da teoria do mal investigada por Kant (1974). Para Arendt (1989), o mal radical 

que aparece nos regimes totalitários transcende parte das conceituações kantianas, pois a 

experiência totalitária trouxe uma nova espécie de agir humano, na qual não houve limites à 

capacidade de deformação da natureza humana. “Um sistema onde todos se tornaram 

supérfluos” (Arendt, 1989, p. 89). Arendt (1989) aprofunda a análise kantiana, quando afirma 

que o mal pode sim ser absoluto e maligno. Essa visão é histórica e faz referência a uma 

dimensão política do mal, na qual um Estado Nacional foi capaz de produzir agentes 

heterônomos reprodutores de seus objetivos. 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

182 

 Souki (2006) defende que o fato de Arendt (1989) investigar o mal de um ponto 

de vista político desconstrói a ideia da insuficiência do conceito kantiano de mal radical, como 

referencial teórico de investigação do totalitarismo. Segundo Souki (2006), não há 

incompatibilidade entre o conceito de mal radical kantiano e a expressão banalidade do mal 

arendtiana, pois o conceito de mal radical pode abarcar todas as modalidades do mal que 

apareceram nos regimes totalitários, desde que se parta do princípio de que para Kant (1974, p. 

197) “o mal pode sim destruir a legalidade na sua contingência, mas não a moralidade na sua 

incondicionalidade”. Se o mal fosse capaz de destruir incondicionalmente a moralidade, seria 

impossível a vida humana em sociedade. 

 A confusão entre o mal radical e a banalidade do mal ocorreu, segundo Souki 

(2006) e Bernstein (2008), porque Arendt (1999) teria confundido radical com absoluto. Em 

1945, Arendt (1989) afirmou que a questão do mal seria uma grande problemática para os 

intelectuais do pós-guerra, mas parece que ela se equivocou, pois a maioria dos intelectuais 

evitou discutir o mal. Em carta direcionada ao filósofo Scholem, Arendt (1978) chegou a 

afirmar que teria mudado de opinião em relação ao mal. 

 

Agora estou convencida de que o mal nunca pode ser radical, se não unicamente 

extremo, e que não possui profundidade e nem tampouco dimensão demoníaca. Pode 

se estender pelo mundo inteiro, pois é como um fungo que invade as superfícies e 

desafia o pensamento, pois quando este vai atrás das raízes do mal não encontra nada. 

Por isso só o bem tem profundidade. 

 

 

 Quando Arendt (1999) escreve para Scholem recusando o conceito de mal 

radical, ela o faz porque associou radical a algo profundo, absoluto e essencializado. Para 

Arendt (1999), o contato com o caso Eichmann revelou que o mal não possui profundidade e 

nunca pode ser demoníaco. O mal pode se tornar banalizado por determinadas contingências 

históricas e políticas, já o mal radical surge quando o ser humano deixa de ser um fim em si 

mesmo, torna-se supérfluo diante de outros humanos, ou seja, perde sua dignidade (Kant, 1974) 

e seu reconhecimento (Taylor, 2001). A partir desse ponto de vista, a banalidade do mal pode 

ser considerada uma evolução do mal radical (presente nos regimes totalitários), uma roupagem 

contemporânea à radicalidade do mal. “O mal banalizado não seria uma novidade enquanto 

essência, mas sim uma novidade enquanto fenômeno (aparência)” (SOUKI, 2006, p. 97).  

 

Hannah Arendt pressupõe que o mal, embora não sendo radical, possa ser, contudo, 

extremo. Se, para ela, radical e extremo estão em relação de exclusão, para Kant o 

conceito de mal radical não exclui as formas extremas de mal. Quando Kant admite a 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

183 

possibilidade de uma dinâmica de expansão do mal radical, ele está, exatamente, 

levando isso em conta. Embora ele não se refira a isso de forma explícita, a ideia de 

um mal extremo aparece quando ele se refere a um “estado ética natural”, descrito 

como “um combate público mútuo contra os princípios da virtude e um estado de 

carência interna de moralidade”. O “estado ético natural” não significa ausência de 

lei, mas arbitrariedade, na qual cada um se dá a sua própria lei. Pode-se pensar também 

na possibilidade dessa arbitrariedade ir além do plano individual, atingir grupos e 

culminar no Estado, quando ele se encontra revestido de características totalitárias. 

Esse é um ponto bastante significativo, pois se refere ao mal radical exatamente na 

sua dimensão política. Mais uma vez o pensamento de Hannah Arendt parece 

convergir para o de mal radical kantiano, sem que, contudo, ela tenha se dado conta 

disso (SOUKI, 2006, p. 98).  

 

 Dessa forma, acreditamos, assim como Souki (2006), que o mal radical kantiano 

foi o ponto de partida de Arendt (1989) para o compreender a maldade empregada na 

experiência totalitária. E foi a partir dos estudos sobre o totalitarismo, destacando as análises 

sobre a crise política de autoridade que viabilizou a instauração dos regimes totalitários, que 

Arendt (1999) conseguiu olhar para a personalidade de Eichmann e enxergar a falta de 

profundidade e a ausência de enraizamento das razões e intenções do oficial nazista. Se, no mal 

radical, o ponto central é a superficialidade da natureza humana, na banalidade do mal o foco 

está na irreflexão dos seres humanos. Logo, há uma complementaridade entre os dois conceitos, 

pois ao transformar alguns humanos em seres superficiais e outros em seres supérfluos e 

descartáveis, os regimes totalitários contribuíram para que esses sujeitos perdessem a 

capacidade de refletir sobre suas próprias atitudes. 

 Segundo Arendt (1999), a banalidade do mal esconde seu verdadeiro lado, o 

escândalo do mal. Foi esse escândalo que a levou a aceitar o convite da revista The New Yorker 

para fazer a cobertura do julgamento de Eichmann ocorrido em Jerusalém, em 1962. Eichmann 

foi o principal responsável pelo envio dos judeus aos campos de concentração. Em todos os 

relatos de Arendt (1999), verificamos uma profunda perplexidade com a forma de Eichmann 

falar das suas atividades militares no III Reich. Ele usava clichês, palavras de ordens e a lógica 

da obrigação do bom funcionário para justificar o seu comportamento. Para Eichmann, em 

nenhum momento, ele poderia ser enquadrado como criminoso, pois apenas cumpria a sua 

obrigação. Assim, em sua maneira de argumentar, o seu crime seria sua lealdade às leis. Arendt 

(1999), de certa forma, reconhece que aquele oficial nazista era um ser humano normal, um 

bom pai de família, não possuía um ódio explícito ao povo judeu e não era motivado por uma 

vontade de transgredir ou por qualquer outro tipo de maldade. 

Ao se debruçar sobre o caso Eichmann, Arendt (1999) descobre uma nova 

explicação para os atos maus, isto é, um mal sem relação com a maldade e que por isso podia 

ser banalizado, podia ocupar o lugar da normalidade. E isto era o que lhe causava mais espanto. 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

184 

Trata-se do mal sem causa aparente, sem raízes, sem profundidade, sem fundamento. O 

praticante desse mal não reflete sobre as consequências de suas ações, ele age semelhante a uma 

engrenagem da maquinaria burocrática, não há profundidade em seus argumentos, suas práticas 

apontam para ações racionais, mas sem justificativas socialmente coerentes.  O mal “é como 

um fungo, não tem raiz, nem semente” (KOHN, 2001, p. 14), mas se espalha rapidamente na 

superficialidade daqueles que não pensam. 

 

A banalização do mal no cotidiano escolar 

De acordo com as narrativas estudantis obtidas por meio de entrevistas no contexto 

da pesquisa citada na introdução desse texto, o mal presente nas práticas de bullying é 

banalizado por que não tem explicação convincente, não tem motivação relevante, não é 

ideológico, não é patológico e muito menos demoníaco, tal como aprendemos com Arendt 

(1999, p. 124). Contudo, o fato do mal presente nas práticas de bullying ser banalizado, não 

significa que seja comum, natural, sem importância ou gravidade. “Um ato mal torna-se banal 

não por ser comum, mas por ser vivenciado como se fosse algo comum. A banalidade não é 

normalidade, mas passa-se por ela, ocupa indevidamente o lugar da normalidade” (ANDRADE, 

2010, p. 19).  

O bullying não é um comportamento comum, mas assume o lugar de comum, e, em 

geral, é tratado pelas escolas e pelas famílias como algo menor, corriqueiro, uma simples 

brincadeira de criança. Essa visão só contribui para fortalecer o processo de banalização do mal 

presente no bullying. O bullying não é comum, não é natural, mas sim um comportamento 

maliciosamente banal, mas não no sentido de trivial. “O mal por si nunca é trivial, embora ele 

possa se manifestar de tal maneira que ocupe o lugar daquilo que é comum” (ASSIS, 2001, p. 

144). 

É exatamente por ocupar o lugar da normalidade que o mal esconde o seu horror, o 

seu escândalo. Novamente podemos nos remeter aos casos de bullying. Quando um estudante 

agride seu colega sem motivos que justifiquem sua ação. E essa agressão torna-se uma 

constante, sem que ninguém se manifeste contra a violência que está sendo empregada, o 

comportamento bullying é banalizado e assume o lugar de normalidade. Esse processo se repete 

múltiplas vezes e é nesse contexto que a banalidade do mal esconde o escândalo e o horror que 

o bullying acarreta para todos os envolvidos. 

Quando interrogados sobre a autoria das práticas de bullying nos chama a atenção 

a grande quantidade de respostas superficiais que os estudantes apresentam. Na fase empírica 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

185 

da pesquisa, 147 questionários foram aplicados aos estudantes do Colégio Guarani e serão 

analisados no quarto capítulo desta tese. Entre as questões abertas, perguntamos aos estudantes 

que motivos os levam a agredir seus colegas? As respostas nos permitiram relacionar os dados 

encontrados com a “banalidade do mal”, pois corroboraram a tese da ausência de profundidade 

e da superficialidade dos motivos. 

No geral, os estudantes responderam que há três “motivos” que levam às práticas 

de bullying: 

1- Busca pelo poder: “uma forma de mostrar superioridade sobre os demais”; “o 

fato de eles acharem que são superiores a determinada pessoa e fazer questão 

de humilhá-la”; “eles querem se sentir melhor do que os outros”; “basicamente, 

insegurança com relação a si próprios, o que os leva a querer inferiorizar outros 

para se sentirem melhor”; “o sentimento de querer ser melhor”; “a busca de 

alguma liderança, status na escola”. 

2- Exibição individual: “fazer os outros rir”; “se divertir”; “atenção recebida pela 

ação”; “aparecer”. 

3- Causar sofrimento: “achar graça no sofrimento dos outros”; “falta de amor 

próprio, falta de respeito e consciência que está machucando outra pessoa”; 

“pode ser a intenção de fazer o outro sofrer, talvez por conta do que aconteça 

em casa”; “tornar o alvo motivo de piada, gastação entre a galera”; “não terem 

respeito pelas outras pessoas, não terem valores”. 

Ora, buscar uma liderança, desejar ser popular e fazer o outro sofrer sem nenhum 

motivo precedente nos parece superficial para justificar agressões psicológicas e físicas tão 

graves e cruéis quanto às relatadas nas entrevistas e publicizadas pela mídia em diversas escolas 

no Brasil e no mundo. A sensação que temos é que os agressores de bullying, apesar de terem 

consciência de suas atitudes são incapazes de refletir sobre as consequências mais profundas 

das mesmas. Trata-se de um mal que não apresenta causas justificáveis, um mal sem motivos, 

sem raízes e sem explicações contundentes. 

 Gomes (2004) pesquisou 25 estudantes do ensino médio que afirmaram já ter 

praticado bullying, tentando entender por que eles agrediram seus colegas. Os resultados, mais 

uma vez, nos aproximam da expressão “banalidade do mal”: 17 estudantes responderam que 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

186 

não sabiam; 2 estudantes alegaram que os colegas mereceram a agressão, mas não explicitam 

o porquê; 6 estudantes disseram que não gostavam daquelas pessoas. 

 É interessante analisar as respostas: “não sei o que me levou a fazer isso”; “eles 

mereceram”; “não gosto de fulano”. Qual a raiz desses argumentos? O que de fato levou esses 

estudantes a agredir repetidamente seus colegas? Por que eles não conseguiram formular uma 

resposta que justificasse para si e os demais o motivo do bullying? Será que não perceberam a 

gravidade e a extensão da maldade? 

Apesar de Arendt (1999) ter cunhado a expressão “banalidade do mal” após 

conhecer e acompanhar o caso Eichmann, não acreditamos que ela se referia a uma situação 

isolada na qual o mal só poderia ser banalizado naquelas circunstâncias específicas. Para Arendt 

(1999), Eichmann é um paradigma do homem de massa e, por isso mesmo, este tipo de ser 

humano precisa ser conhecido, pois ele surge nas sociedades contemporâneas, nas quais os seres 

humanos são supérfluos e superficiais (ANDRADE, 2010, p. 20). O oficial nazista responsável 

pelo bom funcionamento da burocracia do regime nazista reúne todas as características do 

homem contemporâneo, prisioneiro da necessidade, “um animal laborans que tem a vida social 

“gregária”, pois perde toda a noção de pertença a um mundo que é o lugar onde, a palavra e a 

atividade livres dos homens se conjugavam” (SOUKI, 2006, p. 94). As atitudes de Eichmann e 

a maneira como ele interpretou suas próprias ações nos ajudam a compreender quem são esses 

sujeitos capazes de banalizar o mal. 

 

Sujeitos destituídos politicamente, transformados em átomos anônimos entre os vários 

átomos anônimos da massa, homens sem capacidade política, sem consciência moral, 

sem vontade, sem julgamento, e por essa razão capazes de seguir ou de fazer o mal. 

Desde que esses homens se tornam seres supérfluos, eles não são mais um fim em si 

mesmos, e os seus valores como homens se encontram relativizados; eles passam a 

ser ao mesmo tempo, vítimas e agentes desse mal banal (SOUKI, 2006, p. 95). 

 

 

 Se Eichmann não é um caso atípico e se podemos interpretá-lo como um 

paradigma, então, poderíamos indagar se nos casos de bullying a banalização do mal também 

é oriunda dessa destituição do sujeito, pois “a banalidade do mal consiste em um fenômeno 

humano que transcende a situação contingente do julgamento de Eichmann” (SOUKI, 2006 p. 

101). Não estamos afirmando que os agressores de bullying teriam a mesma personalidade de 

Eichmann, mas podemos pensar até que ponto adolescentes numa escola/sociedade de massas, 

capaz de industrializar a própria cultura, também pertencem a uma realidade social que vem 

naturalizando a violência, banalizando os valores, os julgamentos e, até mesmo, a política 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

187 

enquanto instrumento de organização da vida social. O que gostaríamos de ponderar é que o 

diagnóstico da primeira geração da Escola de Frankfurt ainda se aplica: vivemos em uma 

sociedade de massas alienada pelas fontes de dominação capitalistas e a escola parece não estar 

alheia ou imune a esta realidade social. Se a realidade em que vivemos é marcada por sujeitos 

supérfluos e descartáveis, que perderam a capacidade de pensar e refletir, esses sujeitos podem 

se tornar vítimas e agentes do processo de banalização do mal, incluindo o ambiente escolar.  

 Consideramos que, na escola, a banalização do mal não atinge apenas os 

agressores de práticas de bullying, mas também as vítimas e as testemunhas. A diferença é que 

os agressores possivelmente agem banalizando o mal com o objetivo de atingir seus pares, 

enquanto as testemunhas e as vítimas atingidas por essa maldade banalizada contribuem para 

efetivação desse processo quando não denunciam (no caso das testemunhas) e/ou não 

conseguem reagir (no caso das vítimas). E por que se omitem? Por que não conseguem reagir? 

Provavelmente porque acreditam que aquela maldade é natural, é comum, faz parte do cotidiano 

escolar. Se esse for o caso, o mal assume o lugar da normalidade e isso o faz banalizado, pois 

ele esconde o lugar do horror e do escândalo. 

 Arendt (1999) alertou que a banalidade do mal – enquanto fenômeno da 

condição moderna – alimenta-se de variáveis que precisam ser analisadas, para que os 

argumentos da maldade inata e das fontes demoníacas possam ser descartados. “Falar da 

banalidade do mal interdita, de fato, toda dimensão demoníaca, toda maldade essencial, toda 

maldade inata e, mais amplamente, todo móvel ancorado na depravação, na cobiça e em outras 

paixões obscuras” (SOUKI, 2006, p. 95).  Buscando compreender as variáveis inerentes à 

banalidade do mal, Charlier (1989) apontou três parâmetros que nos ajudam a entender como a 

banalidade do mal se organiza. 

 O primeiro parâmetro é a necessidade, que no caso Eichmann é ilustrada pela 

existência de um sistema que uniformiza e homogeneíza os sujeitos, busca aniquilar a 

identidade e enfatiza o lugar de cada um naquela engrenagem. Esse sistema tem a necessidade 

de transformar todos em iguais uniformizados e contribui para que os sujeitos não se sintam 

mais responsáveis pelos seus atos, uma vez que perdem a capacidade de reflexão. Se levarmos 

esse primeiro parâmetro para escola, em específico para compreensão do bullying, podemos 

considerar algumas interpretações. É evidente que não estamos afirmando que a escola 

contemporânea funciona sob a égide de um regime nazista. Mas, o sistema educacional atual 

também é uniformizador, sua estrutura ainda facilita a submissão das diferenças identitárias e 

enfatiza o lugar que os alunos devem ocupar (CANDAU, 2006). A escola tem a necessidade de 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

188 

tornar todos os estudantes iguais e seguidores passivos de normas. A diferença ainda é pouco 

trabalhada e isso dificulta uma postura contestatória e reivindicatória por parte dos estudantes. 

Contribui ainda para comportamentos automatizados e irreflexivos, pois a dimensão criativa 

nos parece ser, em muitas situações, ignorada. 

 O segundo parâmetro é a irrealidade, que nos regimes totalitários foi expressa 

pelos clichês, frases prontas, expressões padronizadas que serviram para retirar os sujeitos do 

mundo real levando-os a viver em um mundo irreal. Mais uma vez não podemos afirmar que a 

escola constrói um mundo irreal para os estudantes. Pelo contrário, o esforço da escola é 

justamente preparar os estudantes para os desafios que a sociedade nos impõe. A questão é que 

dado o potencial normatizador e uniformizador da escola, muitas vezes, a escola protege os 

estudantes da realidade, evita debates e discussões polêmicas, esconde os conflitos inerentes à 

convivência humana, subestima a capacidade de compreensão e ainda trabalha com currículos 

sedimentados e métodos tradicionais que limitam a criatividade e a reflexão. Provavelmente 

esses são alguns dos motivos que levaram Candau (2006, p. 02) a defender uma proposta de 

reinvenção da escola: 

 

Reinventar a escola supõe reconhecer a cada pessoa como sujeito de direito. A cada 

um, a cada uma de nossos alunos e alunas, a nós mesmos. Em realidades muitas vezes 

marcadas pela negação do outro, pela homogeneização, pelo silenciamento das 

diferenças, estamos chamados/as a olhar a cada pessoa em sua mais profunda 

dignidade, em sua mais profunda singularidade. E, ao mesmo, tempo fortalecer 

processos de construção conjunta em que igualdade e diferença mutuamente se 

reclamem. (grifos nossos). 

 

 O terceiro parâmetro é o mais importante para nossa reflexão: o vazio do 

pensamento. Nos regimes totalitários, o vazio de pensamento dos sujeitos resulta na submissão, 

tornando-os incapazes de reagir e de refletir sobre suas próprias vidas e atitudes. “Esse estado 

de não pensar ensina as pessoas a se agarrarem solidamente às regras de conduta (quaisquer 

que sejam elas) de uma sociedade e de uma época dadas. O que elas se habituam é a obediência 

às regras sem o exame de seus conteúdos” (SOUKI, 2006, p. 103). O vazio do pensamento é 

decorrente da necessidade de tornar todos iguais e da irrealidade caracterizada por não preparar 

os sujeitos para encarar os desafios da vida. Na escola, o ato de pensar é muitas vezes 

desmerecido. Em geral, as atividades pedagógicas não incluem momentos de reflexão, não 

priorizam o “estar só comigo mesmo”, o “dois em um” que só o pensamento provoca. Muitas 

vezes, apenas nas avaliações ou em raros momentos de leitura individual, o silêncio é 

promovido como atividade pedagógica, abrindo espaço para a atividade do pensamento, tal 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

189 

como Arendt (1989) o concebe. Infelizmente nossos projetos pedagógicos ainda não 

reconheceram a importância do pensamento, não compreenderam que o pensar é uma atividade 

do espírito que vai além do conhecer (ARENDT, 1989, p. 34). 

 Para Arendt (1989), o pensamento é a reflexão sobre o significado das coisas. 

Toda atividade do pensamento partirá sempre do senso comum, mas trata-se apenas de um 

ponto de partida, porque o pensar é o abandono do senso comum, do real (aparência), mesmo 

que momentaneamente. Quando pensamos, tomamos distância do mundo, nos isolamos, 

refletimos, resignificamos e retornamos ao mundo (ao senso comum, o senso do mundo 

compartilhado) para estabelecer nossos julgamentos.  O pensamento tem a capacidade de 

dissolver nossas mais sólidas certezas, é como um vento que desarruma tudo e nos dá a 

oportunidade de tomar novas decisões ou rever nossas escolhas, por isso o pensar é sempre uma 

novidade, um recomeço. 

 Segundo Arendt (1989), só o pensamento com sua natureza invisível seria capaz 

de tornar presente aquilo que materialmente está ausente. O pensar é inerente à condição 

humana, por isso Arendt (1989) afirmou que não existe uma ausência de pensamento, mas sim 

uma incapacidade para o pensar, uma espécie de vazio que nunca pode ser absoluto, mas 

somente contingencial. “O não-pensar é uma experiência humana artificial, algo forjado pelas 

contingências” (SOUKI, 2006, p. 121). “Pensar e estar completamente vivo são a mesma coisa, 

e isto implica que o pensamento tem sempre que começar de novo, é uma atividade que 

acompanha a vida” (ARENDT, 1989, p. 37). 

 Mas, se o não-pensar é contingencial, a quais contingências podemos atribuir o 

“vazio do pensamento”? O não-pensar é uma atividade pervertida, que acontece quando 

determinadas contingências históricas e políticas esvaziam o senso comum (senso 

compartilhado ou mundo compartilhado), de onde parte o pensamento, e no lugar do senso 

comum é imposto de modo autoritário uma ideologia totalitária, uniformizadora, 

normatizadora, que interdita a espontaneidade humana para o pensamento (ARENDT, 1999). 

 

Primeiramente, há uma supressão do senso comum interditando o contato com a 

realidade; a seguir, uma impossibilidade de se “parar-para-pensar”, engolida por uma 

ideologia do movimento e, finalmente, a indução ao conformismo. Com a experiência 

desse percurso, o homem passa a condição de “ser que não pensa”, a um autômato, 

sem memória, sem identidade e sem responsabilidade. Nesse contexto de deterioração 

humana, dissolvem-se os parâmetros de bem e de mal, de certo e errado, de justo e 

injusto, o homem não pensa e não julga, só age, indiferentemente, como um 

instrumento do mal, como nos fala Kant. Nessa situação extrema e perversa o homem 

é, ao mesmo tempo, vítima e instrumento desse mal (SOUKI, 2006. p. 124-125). 

 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

190 

 É nesse contexto que se instaura a banalidade do mal. Mais uma vez é importante 

lembrar que o mal nunca é banal e sim banalizado. A principal característica da banalidade do 

mal é a ausência do pensamento. Essa ausência provoca a privação de responsabilidade, de 

modo que o praticante do mal se submete a uma lógica externa e não enxerga a sua 

responsabilidade nos atos que pratica. Age como mera engrenagem. Não se interroga sobre o 

sentido da sua ação ou dos acontecimentos ao seu redor. 

 

O praticante do mal banal renuncia à capacidade pertencente aos humanos de mudar 

o curso das ações rotineiras através do exercício da vontade própria. Repete 

heteronomamente o seu comportamento. Não se reconhece dotado de vontade, capaz 

de iniciar, fundar e começar. Ele também não exercita a habilidade, peculiar aos 

homens, de falar e comunicar o que está vendo e sentindo. Vive sem compartilhar o 

mundo com os outros. Renúncia, desse modo, à faculdade do julgamento. Em suma, 

recusa-se a viver com os dons provenientes das suas faculdades espirituais: pensar, 

querer e julgar (AGUIAR, 2010 p. 16). 

 

 

O contexto em que o mal é banalizado é o Estado totalitário, onde o vazio do 

pensamento é preenchido pela ideologia do conformismo. Se pensarmos no cotidiano escolar – 

guardando as devidas proporções, pois a escola não é um ambiente de exceção, administrado 

pela ideologia totalitária – podemos indagar até que ponto a violência presente nas práticas de 

bullying não poderia ser interpretada como uma contingência histórica e política. Histórica, 

porque acreditamos que o bullying, entre outros motivos, está relacionado à dificuldade que os 

estudantes encontram em conviver e aceitar as diferenças. Aprendemos com Taylor (2000) que 

essa dificuldade é oriunda de uma mudança histórica de paradigma, quando o ideal de igualdade 

tornou-se insuficiente diante da reivindicação social de uma nova ética da autenticidade, “o ser 

fiel a mim mesmo”, que tornou a diferença digna de reconhecimento social e jurídico. Essa 

transformação histórica resultou também em uma transformação política, inaugurando um dos 

principais dilemas da modernidade: o debate entre liberais e comunitaristas, defensores, 

respectivamente, das políticas da igualdade e das políticas da diferença. 

Será que a diferença é renegada, apontada, estereotipada, intolerada e discriminada 

por que estaríamos vivenciando um processo ideológico que inferioriza constantemente os 

diferentes? Se isso procede, será que podemos pensar que essa ideologia invade cotidianamente 

o senso comum (o mundo comum compartilhado de onde parte o pensamento), contamina nossa 

capacidade de pensar e nos leva ao conformismo? Nesse caso, será que esse conformismo nos 

leva a acreditar que a diferença deve ser tratada com inferioridade? Se esse raciocínio estiver 

coerente, a banalização do mal acontece no momento em que tratamos a diferença com desprezo 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

191 

porque perdemos a espontaneidade para pensar e porque nossa capacidade de pensar está 

ausente, contaminada por valores artificiais e meramente normativos, que nos impede de 

estabelecer um julgamento verdadeiro. “Esse esvaziamento do pensar, operado pela ideologia, 

produz à indiferença ao mal”. (ARENDT, 1999, p. 56). 

Nessa perspectiva, consideramos que, na escola, o bullying poderia ser uma 

expressão da banalização do mal, se interpretarmos este comportamento como um conjunto de 

ações maldosas decorrentes da intolerância que permeia as relações sociais dentro do ambiente 

escolar. Um tipo específico de violência escolar onde o processo de banalização do mal 

corresponde às práticas discriminatórias diante da diferença, quando esta incomoda 

simplesmente por existir. 

Ao relacionar o mal ao vazio do pensamento, Arendt (1999) aponta para uma 

possível compreensão da violência nas sociedades contemporâneas. Por isso, a partir de seus 

estudos podemos arriscar afirmar que nas sociedades atuais, o mal se realiza na banalidade, ou 

seja, na recorrência das radicais práticas de violência, na maioria das vezes contra aqueles que 

são diferentes: os apátridas, os imigrantes, as mulheres, os desempregados, os indígenas, os 

negros, os idosos, os homossexuais, etc. 

Mas, se o problema está no vazio do pensamento, no fato do pensar ser esvaziado 

por ideologias artificiais, seria o pensamento uma condição suficiente para a garantia de não se 

fazer o mal? Em outras palavras, será que o pensamento é capaz de impedir a banalidade do 

mal? Arendt (1999) responde esses questionamentos defendendo que o pensamento é uma 

condição necessária para impedir o mal, mas não é o suficiente. “Isso porque o pensamento não 

cria valores, ele não pode descobrir sozinho o que é o “bem”, e não confirma as regras aceitas 

de conduta; mas, antes, dissolve-as” (SOUKI, 2006, p. 125). Somente em sua relação com o 

julgar (segunda faculdade do espírito) é que o pensamento pode efetivar sua plena realização 

com autonomia e se afastar de todos os tipos de conformismos, isso porque o julgar é uma 

faculdade própria do espírito. Mas, se o pensamento for esvaziado e estruturado a partir de um 

senso comum artificialmente contaminado, o julgar tende a reproduzir o conteúdo do senso 

comum, pois “o julgamento é o que reconcilia pensamento e senso comum” (ARENDT, 1991, 

p. 79). 

A diferença desafia a escola e, em geral, é vista e tratada como negativa. O senso 

comum que se produz e reproduz no cotidiano escolar nos parece estar contaminado pela 

ideologia da intolerância à diferença. Esse cenário tende a esvaziar o pensamento de estudantes 

e professores, contribuindo para julgamentos preconceituosos, intolerantes e discriminatórios. 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

192 

Talvez, por isso, quando interrogamos os estudantes sobre os motivos que os levam a praticar 

o bullying as respostas nos parecem vazias, injustificáveis, sem conteúdo. Boa parte das 

pesquisas analisadas na revisão de literatura enfatiza a falta de motivação significativa como 

uma característica do bullying, e essa visão é também compartilhada por Olweus (1978) e tem 

sido um dos temas menos investigado no campo. Assim, entendemos que Arendt (1989; 1999), 

com seus estudos sobre a banalidade do mal, pode nos ajudar a compreender melhor este 

aspecto do bullying. 

A banalidade do mal tem a capacidade de transformar o mal em algo comum e 

esconder sua monstruosidade. É isso que acreditamos acontecer no comportamento bullying. O 

estudante que agride seu par, quando interrogado sobre sua atitude, não consegue compreender 

a gravidade de sua ação, entende seu comportamento como algo normal, geralmente culpabiliza 

a vítima, colocando nela algum defeito que supostamente justificaria a ação. Muitas vezes, 

admite não saber o que o levou a praticar determinada violência. Como isso é possível? O que 

faz com que crianças e adolescentes violentem repetidamente seus pares acreditando que suas 

atitudes são normais? Como as escolas e as famílias podem interpretar essas maldades como 

normais, como fatos corriqueiros, coisas de criança? Como o mal pode se tornar banal e 

esconder seu escândalo? 

 O mal se torna banal porque os seus agentes são superficiais e suas vítimas são 

consideradas supérfluas. “Quanto mais superficial alguém for, mais provável será que ele ceda 

ao mal. Uma indicação de tal superficialidade é o uso de clichês, e Eichmann era um exemplo 

perfeito” (ASSY, 2001, p. 145). Quanto à superfluidade da vida humana, Arendt (1989, p. 510) 

afirma que este tem sido um fenômeno decorrente do sentido extremamente utilitário das 

sociedades de massa (ANDRADE, 2010, p. 23). 

 Tanto para Kant (1974) quanto para Arendt (1999), o mal se realiza quando o 

ser humano deixa de ser um fim em si mesmo, perdendo assim toda a sua dignidade. Nas 

sociedades de massa, além de perder sua dignidade, o ser humano é transformado em um 

instrumento. “Sua existência já não se justifica por si mesma, mas se torna condicionada a um 

valor utilitário, a um valor relativo às necessidades definidas pelas contingências históricas e 

políticas”. (SOUKI, 2006, p. 129). No momento em que a vida humana é relativizada a esse 

ponto, perde seu significado, deixando assim de ser importante, necessária, essencial e 

transformando-se em banal. 

 Mais uma vez podemos nos remeter às práticas de bullying. Se levarmos em 

consideração que os agressores de bullying são estudantes superficiais, que apresentam 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

193 

dificuldade em reconhecer e aceitar as diferenças de suas vítimas, muito provavelmente porque 

não conseguem pensar de modo reflexivo. Talvez, essa dificuldade seja semelhante à de 

Eichmann, que teve seus pensamentos esvaziados, e no lugar destes, foram colocadas frases 

prontas, clichês e preconceitos (juízos enraizados e não refletidos). Eichmann não tinha ódio 

dos judeus, mas os considerava supérfluos, pessoas sem importância. Será que não é exatamente 

isso que os agressores de bullying pensam sobre suas vítimas? Será que não é isso que os faz 

banalizar a maldade? Será que quando um estudante obriga seu colega a tomar sua própria urina 

(um caso narrado nas entrevistas) ele considera seu colega como uma pessoa digna de respeito? 

Ou ele pratica essa maldade por que enxerga seu colega como alguém superficial, sem valor?  

 A banalidade do mal está além do mal radical no sentido kantiano, não podemos 

entendê-la apenas como um desvio moral. Quando o mal é banalizado, a vítima dessa maldade 

é vista como descartável e invisível, e todo seu sofrimento assume o lugar da normalidade. 

Quando escolas e famílias tratam o bullying como algo normal, a nosso juízo, estão 

contribuindo para a banalização da maldade, estão sendo coniventes com a transformação de 

estudantes em sujeitos superficiais e estão cooperando para que o horror seja escondido.  

Concluindo o inconclusivo 

Nesse texto buscamos problematizar a motivação para as práticas de violência 

escolar, em específico os casos de bullying. Consideramos pensar o bullying como uma 

expressão da banalização da maldade, e diante das narrativas dos estudantes coletadas com as 

entrevistas, nos vimos diante de casos de extensa humilhação e de situações conflituosas que 

nos mostraram que as relações sociais entre pares são estruturadas na banalização da maldade, 

no sentido de xingar e ofender o outro de modo comum e corriqueiro, como se aquele tipo de 

tratamento ofensivo e desrespeitoso fizesse parte do cotidiano dos jovens, ao ponto de alguns 

deles não identificarem o desrespeito. A questão é se essa normalidade aparente também é 

sentida pela vítima, ou seja, por aqueles estudantes que são alvos desse tipo de tratamento. 

Assim, podemos problematizar se esses xingamentos, humilhações e ofensas que ocupam o 

lugar da normalidade não se enquadram em um processo de banalização da maldade e 

naturalização da violência. 

Atitudes com rir e debochar da situação de sofrimento do outro foram destacadas e 

sempre pontuadas como algo comum, normal que acontece todos os dias. E, talvez ainda mais 

grave, como algo que não pode ser impedido e que a escola não conseguiria evitar. Reconhecer 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

194 

que a violência escolar acontece, e não é uma mera brincadeira é apenas o primeiro passo. 

Acreditamos e defendemos que além desse reconhecimento um caminho possível para 

compreender e enfrentar essa banalização da maldade, que caracteriza as práticas de violência 

seria investir numa proposta pedagógica de educação para o pensamento e para diferença. Mas, 

o que seria isso? Os estudantes reconhecem que o bullying é prejudicial, mas quando são 

interrogados sobre porque continuam agredindo seus colegas não conseguem formular uma 

resposta convincente. Por que não conseguem? Provavelmente porque não pensam em suas 

atitudes, não refletem e não são incentivamos a refletir sobre seus valores, suas identidades e 

que tipo de ser humano gostariam de se tornar.  Educar para o pensamento e para a reflexão 

significaria cultivar em nós e em nossas relações educativas atitudes que possibilitem o diálogo 

interno como uma atividade inerente à vida humana.  

 

Quando estou pensando não me encontro onde realmente estou; estou cercada não por 

objetos sensíveis, mas por imagens invisíveis para os outros. É como se eu tivesse me 

retirado para uma terra dos invisíveis, da qual nada poderia saber, não fosse esta 

faculdade que tenho de lembrar e imaginar. O pensamento anula distâncias temporais 

e espaciais. Posso antecipar o futuro, pensá-lo como se já fosse presente, e lembrar do 

passado como se ele não tivesse desaparecido (ARENDT, 1995, p. 67). 

 

 

O pensamento interrompe todas as nossas atividades, deixa-nos inseguros quando 

percebemos que duvidamos de coisas que antes nos davam uma segurança irrefletida. Educar, 

na perspectiva do pensamento arendtiano, é provocar essa descontinuidade, uma ruptura com o 

mundo cotidiano para reconciliar-se com ele num novo significado (ANDRADE, 2010, p.127). 

Essa ruptura é fundamental para que a banalização da maldade que permeia as relações 

intersubjetivas dos estudantes não se consolide e não se transforme em práticas de bullying. 

Segundo Andrade (2010), educar para o pensamento é um também caminho de 

educar para diferença, pois quando mostramos aos estudantes que somos constituídos a partir 

de múltiplas diferenças e que viver dignamente é ter essas diferenças reconhecidas e 

respeitadas, estamos contribuindo para que eles possam pensar e refletir sobre a importância da 

diversidade no mundo em que vivemos. Educar para diferença é fundamental se queremos 

construir uma sociedade justa e plural. Educar para diferença significa não tolerar a intolerância, 

não aceitar os diversos tipos de preconceitos e discriminações, em última instância, educar para 

a diferença é uma forma de combater as práticas de bullying que nascem da incapacidade de 

aceitar e conviver com o diferente. 

 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

195 

Referências Bibliográficas 

ANDRADE, M. Tolerar é Pouco? Pluralismo, mínimos éticos e prática pedagógica. 

Petrópolis, RJ: DP ET Alii: De Petrus; Rio de Janeiro: Novamérica, 2009. 

________. A banalidade do mal e as possibilidades da educação moral: contribuições 

arendtianas. Revista Brasileira de Educação, v. 15, 2010. 

ARENDT, Hannah. Homens em tempos sombrios. Trad. Denise Bottmann. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1987. 

________. As origens do totalitarismo: antissemitismo, imperialismo, totalitarismo. Trad. 

Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

__________. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Trad. José 

Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

ASSY, Bethânia. Eichmann, banalidade do mal e pensamento em Hannah Arendt. In: 

MORAES, Eduardo J.; BIGNOTTO, Newton (Orgs.). Hannah Arendt: diálogos, reflexões, 

memórias. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2001 

BERNSTEIN, Richard. ¿Cambió Hannah Arendt de opinión?: del mal radical a la banalidad 

del mal. In: BIRULÉS, Fina. Hannah Arendt: el orgullo de pensar. Trad. Xavier Calvo. 

Barcelona: Gedisa, 2008. 

CANDAU, V. M. (Org.). Cultura (s) e educação: entre o crítico e o pós-crítico. Rio de Janeiro: 

DP&A, 2005. 

CANDAU, Vera Maria; SACAVINO, Suzana (Coords). Educação em Direitos Humanos e 

bullying: Oficinas para o enfrentamento e prevenção. Rio de Janeiro: Novamerica, 2012. 

 

________. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões entre igualdade e 

diferença. Revista brasileira de Educação, v.18, 2006. 

JARDIM, Eduardo. Hannah Arendt: pensadora da crise e de um novo início. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2011.       

KANT, I. Fundamentação da metafísica dos costumes. São Paulo. Abril Cultural, 1974. 

KOHN, Jerome. O mal e a pluralidade: o caminho de Hannah Arendt em direção à Vida do 

espírito. In: AGUIAR, Odílio Alves et al. (Org.). Origens do totalitarismo: 50 anos depois. 

Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001. p. 9-36. 

OLWEUS, D. Aggression in the schools: Bullies and whipping boys. Washington, D.C.: 

Hemisphere (Wiley), 1978. 



____SERIA A BANALIDADE DO MAL UM CAMINHO PARA A COMPREENSÃO... 

Pâmela Esteves 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 176 - 196 

 

196 

SOUKI, Nádia. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2006. 

TAYLOR, C. Argumentos filosóficos. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 

________. As fontes do Self: A construção da identidade moderna. São Paulo: Edições Loyola, 

2001. 

 



 

 

197 

EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL 

NAS INOVAÇÕES TECNOLÓGICAS  

 
Manoel Dionizio Neto1 

 

Resumo 

Tem-se aqui o propósito de pensar a educação em meio à tecnologia, com ênfase ao que está posto como ensino 

remoto, considerando-se para isto a significação dessa modalidade de ensino em relação à crítica à educação 

tradicional. Neste sentido, parte-se das noções fundamentais do que se consolidou historicamente como educação 

tradicional, objeto de crítica, sobretudo a partir do século XVIII, e ao mesmo tempo base para diferentes 

modalidades de ensino que, por sua vez, alimentam características essenciais que lhe são próprias. Destaca-se 

como exemplo disso o tecnicismo. E, com vistas a este tecnicismo, faz-se possível a crítica à tecnologia e à 

inovação da educação tradicional, permitindo-se, pois, falar da educação a distância como uma nova forma de se 

pôr ou de se impor a educação tradicional expressamente criticada por diferentes estudiosos da educação em suas 

diferentes perspectivas. Toma-se, então, a Teoria Crítica, convencionalmente também conhecida como Filosofia 

da Escola de Frankfurt como referencial para se pensar a significação dessa nova modalidade de ensino como 

inovação da educação tradicional amplamente criticada. Assim, tomando-se por referência o que caracteriza a 

educação tradicional, conforme o exposto por autores como Snyders, Not, Saviani e Libânio, entre outros, conclui-

se que o ensino tradicional, agora em sua versão inovada pelas mais avançadas tecnologias, tendo como base as 

Tecnologias da Informação e Comunicação (TIC), é um recurso indispensável à sustentação do modelo capitalista 

de dominação no âmbito da economia e, portanto, da política, razão pela qual recorre-se a essa modalidade de 

ensino na sua forma mais disfarçada de ser, o que parecia não ter mais lugar na sociedade contemporânea em 

termos de educação. 

 

Palavras-chave: Educação Tradicional, Tecnologia, Educação a Distância, Ensino Remoto, Teoria Crítica. 

 

 
EDUCATION AND TECHNOLOGY: A REAFFIRMATION OF TRADITIONAL 

TEACHING IN TECHNOLOGICAL INNOVATIONS  

 

Abstract  

The purpose here is to think about education in the midst of technology, with emphasis on what is known as remote 

teaching, considering the significance of this teaching modality in relation to the criticism of traditional education. 

In this sense, it starts from the fundamental notions of what has historically been consolidated as traditional 

education, object of criticism, especially since 18th century, and at the same time the basis for different teaching 

modalities that, in turn, feed essential characteristics that are their own. Technicism stands out as an example for 

that. Analysing technicism, it is possible to criticize technology and innovation of traditional education, allowing, 

therefore, to speak of distance education as a new way of putting or imposing the traditional education expressly 

criticized by different education scholars in their different perspectives. Critical Theory, also known as Philosophy 

of the Frankfurt School, is taken as reference to think about the significance of this new teaching modality as an 

innovation of the widely criticized traditional education. Taking as reference what defines traditional education, 

as exposed by authors such as Snyders, Not, Saviani and Libânio, among others, it follows that traditional 

education, now in its innovative version by the most advanced technologies, based on Information and 

Communication Technologies (ICT), is an indispensable resource for sustaining the capitalist model of domination 

within the economy scope and, therefore, of politics, which is why this type of teaching is used in a more disguised 

form, being what seemed to have no place in contemporary society in terms of education. 

Keywords: Traditional Education, Technology, Distance Education, Remote Teaching, Critical Theory. 

 
1    Graduado em Filosofia pela UFPE (Licenciatura e Bacharelado), Mestrado em Filosofia pela UFPB e Doutorado 

em Educação pela UFSCar, Professor Associado IV, lotado na UACS/CFP/UFCG. Atua como professor de 

Filosofia e tem realizado estudos sobre educação, escola, arte, ética, espaço, tempo, corpo, gestão escolar e a 

questão de gênero, tendo como referência Rousseau, Kant e a Teoria Crítica, com ênfase em Marcuse, Adorno 

e Horkheimer, bem como o existencialismo e a fenomenologia, ressaltando-se Sartre e Merleau-Ponty. 

Contato: dionizioneto@uol.com.br ou manoel.dionizio@professor.ufcg.edu.br. 

mailto:dionizioneto@uol.com.br
mailto:manoel.dionizio@professor.ufcg.edu.br


EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

198 

Introdução 

 

Em 1750, Jean-Jacques Rousseau ganhara o prêmio da Academia de Dijon, 

convicto de que seria necessário examinar a questão proposta por ela: se teria havido ou não 

aprimoramento dos costumes pelas ciências e as artes. E com vista a sua resposta negativa, 

afirmara: “Não é em absoluto a ciência que maltrato, disse a mim mesmo, é a virtude que 

defendo perante homens virtuosos” (ROUSSEAU, 1999, p. 185). Portanto, ao mesmo tempo 

em que afirmava que as ciências e as artes não tinham contribuído para o melhoramento dos 

costumes, dizia não estar maltratando a ciência por pensar assim. Hoje, quando relacionamos a 

tecnologia às grandes conquistas da humanidade, faz-se igualmente necessário perguntar pelos 

reais benefícios que ela trouxe à própria humanidade. É, portanto, com esta questão que 

perguntamos pela significação da tecnologia para a educação ao tempo em que somos levados 

a abraçá-la como instrumento que facilita o ensino-aprendizagem. 

Não é, pois, nosso propósito aqui adentrar no pensamento de Rousseau para pensar 

a questão da ciência, e também das artes, compreendidas estas no âmbito da compreensão grega 

para o que, hoje, reconhecemos como tecnologia, mas tomar para a nossa reflexão o sentido da 

tecnologia para a educação, bem como de toda projeção dessa educação promovida pela 

tecnologia. Assim, à semelhança do que afirmara Rousseau no século XVIII, não se trata de 

maltratar a tecnologia, mas de pensar na dignidade humana que pode estar ou não violentada 

pelos rumos que foram dados às inovações tecnológicas.  É neste sentido que perguntamos pela 

educação, considerando as diferentes formas com que ela tem se estabelecido entre os homens 

e as mulheres que formam a humanidade inteira. Certamente falamos aqui de forma mais 

específica da educação formal, mediada pela escola, como lugar em que se faz o ensino com 

vistas a fins peculiares a determinadas formações que requerem para esses homens e mulheres 

em meio à sociedade que vem se fazendo historicamente conforme à diversidade de interesses 

de que se valem as pessoas para darem um norte à condição humana de existência. 

Assim, é tendo em vista às diferentes tendências do ensino, que perguntamos pela 

tecnologia que tem sido posta a serviço da educação escolar. Neste sentido, é em meio às 

tendências do ensino, que se encontra o ensino tradicional ou nas suas diferentes inovações 

como ensino humanista, comportamentalista, tecnicista, cognitiva ou sociocultural, como são 

referidas por Maria da Graça Nicoletti Mizukami. Em linhas gerais, segundo, José Carlos 

Libâneo, há duas tendências da pedagogia: a liberal e a progressista. A primeira, por sua vez, 

representadas pelas tendências liberal tradicional, renovada progressivista e liberal tecnicista, 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

199 

por um lado, e, por outro, a progressista libertadora, a progressista libertária e a “crítico-social 

dos conteúdos”. Considerando essas tendências, ou intencionalidades da educação, ao 

pensarmos na tecnologia na educação, perguntamos pelo modo de inserção dessa tecnologia no 

processo ensino-aprendizagem conforme às suas diferentes abordagens. Com vistas nisto, e 

considerando o que se propõe hoje como inovação tecnológica na escola, convém perguntar 

pelo modo de ensinar e de aprender promovido pelas inovações tecnológicas.   

Orientando nossa reflexão sobre a educação a partir dessas referências – de um lado, 

as diferentes vertentes do ensino; por outro, a inserção das inovações tecnológicas na educação 

escolar, somo levados a pensar na forma tradicional de ensino que se renova cada vez que se 

implementa na escola uma inovação da tecnologia. Por isso não é nosso propósito aqui discorrer 

sobre as diferentes tendências da educação, seja seguindo, por exemplo, Mizukami ou Libânio, 

mas refletir a partir de alguns referenciais para situarmos a tendência da educação 

contemporânea impulsionada pela tecnologia que, graças ao advento da informática e da 

internet, possibilita diferentes atividades remotas, estando entre estas as do ensino.  Portanto, 

não podemos perder de vista o exposto por Georges Snyders (1917-2011) e Louis Not (919-

2006), ao tempo em que recorremos à Teoria Crítica, onde buscamos elementos fundantes para 

pensar criticamente a significação da tecnologia para a educação. 

 

 

Noções sobre a educação tradicional 

 

É possível afirmar que, dentre todas tendências da educação, a mais conhecida, e 

também a mais combatida, seja a tradicional. Porém, ao mesmo tempo podemos afirmar que 

se trata daquela mais difícil de se discorrer a partir de determinados princípios ou conceitos 

postos em sua forma mais geral e sistemática. Isto porque não existe uma teoria que a exponha, 

delineando princípios norteadores ao ensino-aprendizagem que possam ser contestados e, 

portanto, rejeitados ao serem defendidos por teóricos da educação como base para o que se 

conhece como educação tradicional. Assim sendo, perguntamos pelo que pode (ou deve) ser o 

ensino tradicional. Trata-se, pois, de um termo que, conforme a observação de Georges Snyders 

vem carregado de “extrema ambiguidade”: ao mesmo tempo que designa um modo de 

educação, com que ele se identifica, em sua quase totalidade e de forma indiferenciada, 

estagnações e erros, sejam oriundos das deficiências da formação de muitos professores ou que 

possam estar relacionadas “à inadaptação dos edifícios escolares, não excluindo esses 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

200 

regulamentos antiquados que se mantêm precisamente porque os locais não permitem fazer 

melhor” (SNYDERS, 1974, p. 13). 

À parte toda crítica que se faz a esse modelo de ensino, enfatizada com o advento 

da modernidade e sistematicamente formulada pelos iluministas franceses do século XVIII, 

culminou com a passagem da pedagogia às ciências da educação, consolidada no decorrer da 

segunda metade do século XX, completando-se e impondo-se mundialmente em sua 

transformação radical que se fez notar pela redefinição de sua identidade e renovação dos seus 

limites, ao tempo em que deslocou o seu eixo epistemológico: “Da pedagogia passou-se à 

ciência da educação; de um saber unitário e ‘fechado’ passou-se a um saber plural e aberto; do 

primado da filosofia passou-se ao das ciências”, conforme observa Franco Cambi (1999, p. 

595). Assim, nesses termos, Cambi nos coloca diante da revolução que ocorrera no âmbito da 

pedagogia que, abrindo-se e se fazendo plural, firmou-se nas ciências da educação que 

colocaram no cenário do ensino-aprendizagem outros modelos de ensino contrapostos ao que 

se conhece como educação tradicional.  

Seguindo com esse olhar de Cambi a respeito dos modelos de ensino que surgiram 

com a passagem da pedagogia às ciências da educação, pode-se atentar para a discussão em 

torno da marginalidade, em nome da qual procurou-se teorizar sobre o ensino, firmando-se 

como teorias educacionais que, segundo Dermeval Saviani (1999, p. 15), classificam-se em 

dois grupos: “Num primeiro grupo, temos aquelas teorias que entendem ser a educação um 

instrumento de equalização social, portanto, de superação da marginalidade”. Trata-se aqui, 

segundo ele, das teorias não-críticas. “Num segundo grupo, estão as teorias que entendem ser a 

educação um instrumento de discriminação social, logo, um fator de marginalização”, diz ele 

(Ibidem). Neste segundo grupo, de acordo com este entendimento de Saviani, encontram-se as 

teorias crítico-reprodutivistas. No primeiro caso, pode-se falar, conforme este mesmo autor, de 

teorias que perpassam por uma certa ingenuidade, acabando por reafirmar a educação 

tradicional para qual são apresentadas teorias alternativas, a exemplo da “Pedagogia Escola 

Nova” e da “Pedagogia Tecnicista”. Por outro lado, no segundo caso, apesar de partirem da 

crítica à educação tradicional, contrapondo a ela novas alternativas: a “teoria do sistema de 

ensino enquanto violência simbólica", “a ‘'teoria da escola enquanto aparelho ideológico de 

Estado (AlE)" e a "teoria da escola dualista’" (SAVIANI, 1999, p. 28), acabam não alterando o 

que tem sido desenvolvido pela educação tradicional, uma vez que não se trata de propostas 

pedagógicas que tenham em vista a substituição do modelo de ensino historicamente 

implementado nas escolas, conforme observação do próprio Saviani (1999, p. 40): “Na verdade 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

201 

estas teorias não contêm uma “proposta pedagógica. Elas se empenham tão-somente em 

explicar o mecanismo de funcionamento da escola tal como está constituída”. Daí é possível 

compreender que “estas teorias consideram que a escola não poderia ser diferente do que é” 

(Ibidem).  

Voltando-se, pois, para o primeiro desses grupos, Saviani identifica as teorias não-

críticas com a educação tradicional. Ao se colocarem de forma ingênua em relação à 

marginalidade, ignorando o contexto social, político e econômico em que ela se encontra, 

apresentam alternativas que, sejam priorizando os aspectos individuais como determinantes 

para a marginalidade, sejam focando o domínio dos recursos técnicos-científicos no exercício 

da docência, apresentam soluções para o problema da marginalidade que, por sua vez, seja em 

qualquer desses casos, parece ser determinado por fatores não relacionados ao meio 

sociocultural e econômico em que estão inseridas as pessoas que fracassam no processo ensino-

aprendizagem, quando não são excluídas dele antes mesmo de terem qualquer acesso ao 

processo. Assim sendo, a partir do momento em que os professores selecionam e organizam os 

conteúdos a serem ministrados, também escolhem técnicas para o ensino e avaliação, refletindo 

nessas escolhas uma concepção de homem e de sociedade. Com vistas nisso, elaboram ou 

recorrem a teorias que fundamentam a sua prática pedagógica. Mas, não existindo teorias que 

exponham de uma forma sistemática o que seja educação tradicional, é a partir daquilo que 

consideram inviável ao ensino-aprendizagem na prática docente há muito conhecida, que 

seguem as tendências que, por sua vez, desprovidas de qualquer crítica às condições de inclusão 

ou de marginalização da escola, dão continuidade a um modo de educação que apenas ganha 

novos perfis sem deixar de sê-lo em sua essência. Assim ocorre com a denominada “Pedagogia 

liberal” que, segundo Libânio (1989), pode ser compreendida como “Tendência liberal 

tradicional”, “Tendência liberal renovada progressista”, “Tendência liberal renovada não-

diretiva” e “Tendência liberal tecnicista”. 

Não sendo aqui o nosso propósito discorrer sobre todas essas tendências, mas 

pensando no que pode levar ao entendimento de que, mesmo aparecendo como alternativas à 

educação tradicional, muitas vezes não passam de novas reformulações dessa modalidade de 

ensino, fica a questão a saber do que se trata quando falamos de educação tradicional. 

Mizukami, procurando caracterizr este modo de ensino, começa por ratificar o que estamos 

dizendo com outras palavras, ao afirmar que se trata de “uma abordagem do processo ensino-

aprendizagem que não se fundamenta implícita ou explicitamente em teorias empiricamente 

validadas, mas numa prática educativa e na sua transmissão através dos anos” (MIZUKAMI, 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

202 

1986, p. 7). Essa mesma autora chama a atenção para o fato de se tratar de “uma concepção e 

de uma prática” de educação que, além de virem persistindo no tempo, têm fornecido “um 

quadro referencial para todas as demais abordagens que a ela se seguiram” (Ibidem). Isto ratifica 

o entendimento de Saviani, conforme fizemos saber aqui.  

O ensino tradicional, diz Snyders, é um verdadeiro ensino. Esta não seria a primeira 

e grande razão para que tenha influenciado diferentes teorias educacionais como o referido por 

Mizukami? Pois, tomando as realizações da humanidade como modelos, e colocando o 

professor como mediador entre esses modelos e os alunos, normalmente crianças como adultos 

em formação, tem-se por fim proporcionar a alegria dessas crianças, que se aproximam desses 

modelos que têm os professores como seus representantes. A escola passa a ser o mundo onde 

se encontram esses modelos, que nada mais são que as grandes realizações humanas postas 

como referências à imitação por parte das crianças. Assim, as atividades postas pelo professor 

são tomadas como exercício de imitação de modelos para os quais deve estar voltada a atenção 

do aluno para que deles se aproxime cada vez mais. Tomando essas grandes realizações como 

exemplos, o aluno certamente se esforçará para segui-los. Sejam estes exemplos modelares 

expressos como grandes realizações no campo da ciência ou da arte, o aluno buscará autonomia 

para imitá-los. E isso não se fará sem o acesso a essas realizações, o que se fará como a aquisição 

de conhecimento. Por isso o castigo também se faz necessário quando falta a devida atenção a 

esses modelos a serem seguidos. Assim sendo, segundo Snyders, não há nenhum exagero na 

defesa do “fundamento da educação tradicional, isto é, na pretensão de conduzir o aluno até ao 

contacto com as grandes realizações da humanidade: obras primas da literatura e da arte, 

raciocínios e demonstrações plenamente elaborados, aquisições científicas atingidas pelos 

métodos mais seguros” (SNYDERS, 1974, p. 16). 

Isso que, em síntese, é exposto por Snyders é o que está proposto por teóricos da 

educação, sejam no âmbito das ciências da educação ou da filosofia, mesmo sem nunca 

afirmarem categoricamente que estão defendendo essa forma de ensino. Isto é: apesar de não 

falarem em nome da educação tradicional, todos eles acabam convergindo, de um modo ou de 

outro, para isso que Snyders e outros apresentam como sendo próprio da educação tradicional. 

Exemplos deles são David Émile Durkheim (1858-1917), Émile-Auguste Chartier, conhecido 

pelo pseudônimo Alain (1868-1951), e Jean Yves Eugène Armand Alexis Château (1908-

1990). Pois, como diz o próprio Snyders, não se desconhecendo, as suas diferenças terão que 

ser lembradas: “Para compreender as ambições essenciais da educação tradicional, como ela 

pode ser concebida e executada no nosso tempo, não nos parece descabido recorrer 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

203 

simultaneamente [...] a três pedagogias a de Durkheim, a de Alain, a de Château” (SNYDERS, 

1974, p. 16). 

L. Not (1981), que conhece muito bem a obra de Snyders, concorda que esses três 

autores são indispensáveis como referências para se falar da educação tradicional. Assim, em 

sua obra As pedagogias do conhecimento, discorre sobre o que eles dispuseram para o ensino, 

e se refere a três significados que pode ter a palavra “tradicional” conforme sejam o método, o 

conteúdo e a origem do conhecimento pressuposto no ensinar e aprender. O primeiro deles, diz 

respeito ao método com vistas ao processo de ensino-aprendizagem sendo identificado pela 

letra T, por se tratar da transmissão do conhecimento, ao passo que, com a letra A, designa a 

origem tendo em vista os materiais mais antigos do patrimônio cultural. Pois, quando referida 

a esse patrimônio, a palavra tradicional se identifica com o P, referindo-se ao conteúdo 

relacionado como as obras do passado que constituem esse patrimônio cultural. E, segundo o 

referido autor, a “transmissão dos conteúdos” é o que há de mais arcaico e também de mais 

simples para a pedagogia do conhecimento, pois, antes de tudo, funda-se na ideia de transmissão 

do “saber daquele que sabe para aquele que ignora; assim se organiza um sistema de relações 

entre o saber e as pessoas” (NOT, 1981, p. 26). Portanto, ao analisar a estrutura do processo 

educativo conforme este entendimento, ele esquematizou essa situação da seguinte forma: “uma 

pessoa P (que exerce uma função pedagógica) se propõe a transmitir um objeto de 

conhecimento O (noção, valor, processo de pensamento ou de ação, etc.) a um aluno A”. Ele 

observa, então que há nisto duas relações: “uma da pessoa P à pessoa A e uma da pessoa A ao 

objeto O” (Ibidem). 

Não vamos também discorrer sobre isso, pois nosso propósito é pensar, em linhas 

gerais, o que pode e que tem sido a educação tradicional, mas não podemos ignorar o que Not 

nos disse a respeito da funcionalidade dessa modalidade de ensino. Ele atenta para o fato de 

que a educação, para a pedagogia clássica, se faz pelas transformações dos alunos que, vistas 

como “conseqüência de uma longa série de impressões depositadas em seu espírito, seu papel 

é praticamente passivo durante a fase do ensino; só se torna ativo nas fases de execução ou de 

aplicação que podem, aliás, estar estreitamente associadas à fase de ensino” (NOT, 1981, p. 

27). Isto significa dizer que, para a educação tradicional, “a linguagem é geradora de imagens, 

que segundo se espera, ficam impressas nas estruturas mentais do aluno”. Assim sendo, deve-

se observar o seguinte: “O verbo do professor, oral ou escrito, principalmente nos livros, será o 

produtor essencial dessas impressões”. E, quando se fizer necessário, deve-se duplicar a 

evocação verbal do professor “pela representação de objetos reais ou pela representação gráfica 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

204 

cuja percepção deveria, acredita-se, preparar ou reforçar as impressões deixadas pela 

linguagem”. Se isso ainda não for suficiente para que fiquem depositadas as impressões na 

mente dos alunos, que se veja também a possiblidade de se utilizar “a afetividade para avivar 

as impressões” (Ibidem).  

Vemos, assim, como se pode entender a intermediação do professor em relação aos 

modelos referidos por Snyders e que estão devidamente ressaltados pelos autores a que ele se 

refere, sendo também referidos por Not: Durkheim, Alain e Château, cada um de acordo com o 

que pensa a necessidade de aproximação do aluno aos modelos a serem seguidos. Durkheim, 

segundo Not (1981, p. 40), tem como referência “a transmissão dos conteúdos culturais”. Para 

ele “a sociedade domina o indivíduo: este está para sociedade como a célula está para um 

organismo vivo de estrutura complexa”. Isto significa que a felicidade do homem está 

condicionada à sua adaptação às normas que a sociedade lhe impõe: "O homem só pode ser 

feliz numa sociedade que lhe impõe normas e obrigações”. Assim sendo, “Cada sociedade 

constrói o modelo de que necessita para cada fase do seu desenvolvimento”. Daí a necessidade 

da educação que, para Durkheim, é “a ação que as gerações adultas exercem sobre aquelas que 

não o são, para formá-las para a vida social” (Ibidem). Portanto, observa Not (1981, p. 41): “É 

preciso realizar o homem não como o fez a natureza, mas tal qual a sociedade quer que ele 

seja”.  

De algum modo, Alain e Château dão continuidade a esse modelo de ensino 

proposto por Durkheim, porém focando mais as obras do que a sociedade. Ou seja, para ele, a 

conquista do conhecimento se realiza nas obras. Quanto a isso, observa Not (1981, p. 45): “No 

centro de seu sistema, Durkheim coloca a sociedade como dado primeiro e valor supremo; no 

centro do seu, e sempre como dado primeiro e valor supremo, Alain coloca o homem”. Assim, 

é preciso considerar o seguinte: “A humanização do ser se faz graças ao tecido humano que 

está revestido; no plano cultural, são as obras que constituem este tecido, contudo elas não agem 

sobre um ser passivo” (Ibidem, p. 46), pois não se pode negar o fato de ser o homem composto 

pela razão e a liberdade. Mas Alain não perde de vista a importância do modelo que deve ser 

reconhecido pelo aluno como exemplo a seguir. Assim, diz Not (Ibidem, p. 55): “Três palavras 

bastam para definir o papel do mestre na pedagogia de Alain: é um modelo, um animador e um 

guia”.  

Château, por sua vez, entende que a educação não deve ser compreendida como se 

fosse uma facilitação para o crescimento da planta que se encontra “pré-formada na semente”. 

Neste sentido, conforme as palavras de Not (1981, p. 56), trata-se da criação de um homem 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

205 

com um ser artificial: “É criar um ser artificial que de modo algum está esboçado na constituição 

genética. É criar um homem. Para isso é preciso que as diversas funções superiores sejam 

exploradas, desenvolvidas e dirigidas”. Daí a necessidade de afastar-se do real para 

compreendê-lo, ou seja, incialmente, é preciso “dar-lhes as costas”, conforme as palavras do 

próprio Château. Isto é: “É preciso ir às ideias, distanciar-se das situações [...]” (CHÂTEAU 

apud NOT, 1981, p. 57). Portanto, faz-se necessário mirar-se nos modelos, sendo os professores 

exemplos deles, como observa Not (1981, p. 57): “Assim também na perspectiva de J. Château, 

a educação se funda no ‘contato com os mestres da civilização universal’”. Ou seja, como bem 

o disse Snyders (1974, p. 17-18): “Educar é propor modelos, escolher modelos, conferindo-lhes 

uma clareza, uma perfeição, em suma, um estilo que, através da realidade do dia a dia, não será 

possível atingir”.   

Por outro lado, Snyders nos chama a atenção para o que é comum na prática desse 

ensino que tem o modelo como referência: a ausência de conexão entre os modelos e a realidade 

vivida pelos alunos. Além disso, a desconfiança gerada pela família que passa a considerar 

ilusória a possibilidade de imitação que, por sua vez, leva os alunos aos constantes exercícios 

para alcançar essa imitação, gerando sofrimentos para os seus filhos, culmina muitas vezes na 

interferência da família na escola. Nisto está certamente um aceno ao fracasso do ensino-

aprendizagem proporcionado pela educação tradicional. Daí, portanto, poder afirmar também 

o seguinte: “É evidente que a educação tradicional não dispensa a crítica, a avaliação crítica. E 

nós não hesitaremos em pô-la em prática” (SNYDERS, 1974, p. 49). 

 

 

Crítica à educação tradicional e ao tecnicismo 

 

Na “Introdução” à sua obra – As pedagogias do conhecimento –, L. Not (1981, p. 

5) chama a atenção para o seguinte: “Desde o século XVIII, pelo menos, duas perspectivas 

pedagógicas se contrapõem. Numa quer-se ensinar, instruir, formar. Ensina-se uma matéria às 

crianças, ou seja, situa-se diante de dois objetos: a matéria e a criança; do exterior, modelado e 

equipado”. Seguindo com este entendimento, este autor nos diz que, apesar de contrapostos, os 

métodos – antigo e moderno – são igualmente atuais. Não se trata, pois, de trocar o novo pelo 

velho, porque o novo se tornará tão velho quanto o que é mais antigo. Não se trata, assim, de 

confundir o antigo com o que é caduco. O novo se torna tradicional tanto quanto aquele que é 

considerado, hoje, tradicional.  



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

206 

Essa troca, pura e simples, do velho pelo novo tem sido o primeiro de todos os 

equívocos cometidos quando se trata de criticar a educação tradicional, propondo-se um método 

novo para o ensino-aprendizagem. Um outro equívoco que se pode encontrar quando se coloca 

a questão do método, segundo o mesmo autor, diz respeito à consideração do que é ou não 

atividade do processo de ensino e aprendizagem. Pois, segundo ele, a partir de Rousseau, a ação 

foi posta na origem de todo o conhecimento. Com isto, acaba-se multiplicando-se as atividades 

dos alunos, que passam a ser obrigado a executá-las, como se agindo de forma diferente, o aluno 

não fosse ativo, como ocorre com a aplicação do método tradicional ou antigo. Este 

entendimento de Not nos lembra a crítica feita por Saviani ao que ele chama “pedagogia nova”. 

Pois, segundo ele, “a ‘Escola Nova’ organizou-se basicamente na forma de escolas 

experimentais ou como núcleos raros, muito bem equipados e circunscritos a pequenos grupos 

de elite” (SAVIANI, 1999, p. 21). Consequentemente, além da ampla difusão do seu ideário, 

este “penetrou nas cabeças dos educadores acabando por gerar consequências também nas 

amplas redes escolares oficiais organizadas na forma tradicional” (Ibidem, p. 21-22). Esbarra-

se assim, segundo Saviani (1999, p. 22), em um paradoxo: ao invés de resolver o problema da 

marginalidade deixado pela educação tradicional, “a ‘Escola Nova’ o agravou”. 

Falamos assim da crítica ao modelo tradicional de ensino que deu lugar a novas 

formas de ensino e aprendizagem. E, se devemos falar do que ocorrera neste sentido, no século 

XVIII, o que é inevitável, podemos dar um passo atrás e certificarmo-nos de que a Reforma 

Protestante, ocorrida no início do século XVI, já passava por essa crítica, convertendo-se no 

modo de ser da educação conforme os princípios professados por Martin Lutero e, logo em 

seguida, ao que se passou a ter como modelo proposto pela Companhia de Jesus, no âmbito da 

Contrarreforma. Assim, é possível falar como Manacorda (2000, p. 193-194): “De fato, é agora 

que começa a se propor novamente o problema do como e quanto instruir, quem é destinado 

não tanto ao domínio, mas à produção”. E, depois, este mesmo autor afirma o seguinte: 

“Tradicionalmente os movimentos populares heréticos promoveram difusão da instrução a fim 

de que cada um pudesse ler e interpretar pessoalmente a Bíblia, sem a mediação do clero” 

(Ibidem, p. 194). Isso culminou nas mais diferentes reformas por que passara a educação escolar 

refletidas nas diversas teorias pedagógicas. A propósito disto, podemos compreender o que nos 

diz o Pe. Leonel Franca S. J (1952, p. 5): “No desenvolvimento da educação moderna o Ratio 

Studiorum ou Plano de Estudos da Companhia de Jesus desempenha um papel cuja importância 

não é permitido desconhecer ou menosprezar”. 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

207 

Assim sendo, chegamos no século XVIII, quando essas reformas acabam ganhando 

um caráter revolucionário. O humanismo entra em crise com as grandes descobertas ocorridas 

no século XVII, e a necessidade de se repensar o ensino é cada vez maior. Podemos voltar ao 

exposto por Manacorda ao tratar dessa crise e do modo como fora encarada pelos iluministas. 

Tratava-se, segundo ele, de estender a educação a todos os homens, o que já tinha sido 

ressaltado por Jean Amos Comenius que, em sua Didáctica magna, pensa a educação como 

“arte universal de ensinar tudo a todos”, como está posto no subtítulo, permitindo-lhe afirmar: 

“Que devem ser enviados às escolas não apenas os filhos dos ricos ou dos cidadãos principais, 

mas todos por igual, nobres e plebeus, ricos e pobres, rapazes e raparigas, em todas as cidades, 

aldeias e casais isolados [...]” (COMÉNIO,  § 1, 1985, p. 139). Certificando-se, portanto, de 

que passou a ser objetivo da educação moderna estender a edcuação a todos os homens, pode-

se afirmar o seguinte: “de várias maneiras, com diferentes iniciativas e não sem graves recaídas 

no paternalismo e no assistencialismo, os iluministas, os novos utopistas, os reformadores e os 

revolucionários deste século tentam concretizar este ideal” (MANACORDA, 2000, p. 236). 

Seguindo com este entendimento, Manacorda (2000, p. 242) ressalta o seguinte: 

 

Sem dúvida, Rousseau revolucionou totalmente a abordagem da pedagogia, 

privilegiando a abordagem que chamarei “antropológica”’, isto é, focalizando o 

sujeito, a criança ou o homem, e dando um golpe feroz na abordagem 

“epistemológica”’, centrada na reclassificação do saber e na sua transmissão à criança 

como um todo já pronto. Pela primeira vez, ele enfrenta com clareza o problema, 

focalizando-o “do lado da criança”, considerada não somente como homem in fieri, 

mas propriamente como criança, ser perfeito em si.  

 

Essa revolução operada pelo pensamento de Rousseau influenciou certas teorias da 

educação, sendo a Escola Nova um exemplo disso, guardadas as substanciais diferenças. Mas, 

diante do fracasso dessa escola, ou da conversão do escolanovismo em uma nova modalidade 

de ensino tradicional, um novo ideário da educação se faz notar como uma espécie de "Escola 

Nova Popular”, representada por Freinet e Paulo Freire, por outro lado, “radicalizava-se a 

preocupação com os métodos pedagógicos presentes no escolanovismo que acaba por 

desembocar na eficiência instrumental”, conforme nos faz saber Saviani. Com isto, segundo 

ele, articulava-se “uma nova teoria educacional: a pedagogia tecnicista” (SAVIANI, 1999, p. 

23), funcionando a escola, segundo Libânio (1989, p. 28), “como modeladora do 

comportamento humano, através de técnicas específicas”. Assim sendo, ele acrescenta: “À 

educação escolar compete organizar o processo de aquisição de habilidades, atitudes e 

conhecimentos específicos, úteis e necessários para que os indivíduos se integrem na máquina 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

208 

do sistema social global” (Ibidem, p. 28-29). Isto, segundo Saviani (1999, p. 23), assemelha-se 

ao que ocorreu com a passagem do trabalho artesanal para o trabalho fabril, objetivando-se o 

trabalho pedagógico: “Com efeito, se no artesanato o trabalho era subjetivo, isto é, os 

instrumentos de trabalho eram dispostos em função do trabalhador e este dispunha deles 

segundo seus desígnios, na produção fabril essa relação é invertida”. Impõe-se com isso a 

adaptação do trabalhador ao processo de trabalho objetivado que, por sua vez, é também 

organizado em parcelas. Consequentemente, “o trabalhador ocupa seu posto na linha de 

montagem e executa determinada parcela do trabalho necessário para produzir determinados 

objetos. O produto é, pois, uma decorrência da forma como é organizado o processo”. Assim, 

de igual modo, espera-se a adaptação do professor ao processo ensino-aprendizagem objetivado 

pela técnica a que deve ser submetido para que se possa alcançar um resultado previamente 

esperado conforme a organização proposta para este processo segundo a instrumentalização 

técnica em tantas etapas quantas forem necessárias. O ensino-aprendizagem se faz, então, como 

produto, não passando o professor de mero condutor das técnicas mais apropriadas para os fins 

propostos. 

Em que, pois, podemos ver a diferença entre essa forma de ensino e a forma 

tradicional de ensinar? E qual pode ser a diferença entre a pedagogia tecnicista e a pedagogia 

nova? Saviani (1999, p. 24) apresenta-nos de forma clara e objetiva essas diferenças: 

 

Se na pedagogia tradicional a iniciativa cabia ao professor que era, ao mesmo tempo, 

o sujeito do processo, o elemento decisivo e decisório; se na pedagogia nova a 

inciativa desloca-se para o aluno, situando-se o nervo da ação educativa na relação 

professor-aluno, portanto, relação interpessoal, intersubjetiva – na pedagogia 

tecnicista, o elemento principal passa a ser a organização racional dos meios, 

ocupando professor e aluno posição secundária, relegados que são à condição de 

executores de um processo cuja concepção, planejamento, coordenação e controle 

ficam a cargo de especialistas supostamente habilitados, neutros, objetivos, 

imparciais. A organização do processo converte-se na garantia da eficiência, 

compensando e corrigindo as deficiências do professor e maximizando os efeitos de 

sua intervenção.  

 

Observa-se, por outro lado, que, em nome de uma “neutralidade”, camufla-se a 

continuidade da sobreposição de um agente externo no processo educativo. E isto se faz, 

disfarçadamente, pelo professor, não mais como mediador entre os modelos e os alunos, mas 

como intermediário entre os interesses determinantes para a difusão de um conteúdo que terá 

que ser absorvido pelos alunos conforme o domínio da técnica. Ou seja, como diz Not, a 

educação se fundamenta numa espécie de enxerto de produções externas que se destinam à 

formação do aluno. Trata-se aqui de hétero-estruturação. O aluno, portanto, se educa com a 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

209 

produções externas que são enxertadas nele por um agente também exterior: o educador, que 

não terá que ser necessariamente o professor. Mas os alunos são coagidos a absorver o conteúdo 

que lhes é oferecido, sem se darem conta disso, uma vez que tudo se faz mediado pela técnica 

sob a condução do professor, refletindo-se nisto o que é próprio dos métodos coativos que, por 

sua vez, são próprios à educação tradicional. “Os métodos coativos podem ser definidos como 

métodos de duplo sujeito, devido aos papéis que aí representam o aluno e o pedagogo: o 

primeiro executa uma ação que o outro dirige”, diz Not (1981, p. 63). Os alunos, ao executarem 

determinadas técnicas a que têm acesso pela direção do professor, ficam convencidos de que 

são autônomos no processo ensino-aprendizagem, não se dando conta de que estão sob a direção 

do professor. Todavia, há nisto a atuação de um duplo sujeito: o que executa e o que dirige: “ o 

aluno age, mas as iniciativas que regem sua atividade pertencem ao mestre e nessa situação ele 

se torna lugar de uma ação que o outro exerce sobre ele, para formá-lo, como se forma um 

objeto” (NOT, 19891, p. 63). Assim, continua Not, o aluno “é sujeito sujeitado, e esses métodos 

se inserem num projeto de hétero-estruturação do conhecimento, semelhante, nisso, àquele em 

que se incluem os métodos tradicionais”. 

É interessante lembrar que L. Not também teve o cuidado de pensar a questão dos 

métodos coativos no contexto das sociedades dos séculos XIX e XX. Quanto ao primeiro, ele 

afirma: “Desde a segunda metade do século XIX, as teorias de Darwin orientaram o interesse 

para a importância que as diferenças individuais adquirem nos processos de adaptação ao meio 

e, portanto, para as possibilidades de sobrevivência e expansão dos indivíduos”. Por outro lado, 

deve-se considerar a sociedade industrial que também se desenvolve nessa mesma época. E, ao 

se desenvolver “em uma direção de livre concorrência, orienta-se conforme as mesmas 

preocupações das teorias de Darwin: “triunfo dos mais aptos e busca dos meios de aumentar as 

aptidões individuais adaptando os tratamentos pedagógicos aos recursos e às necessidades 

próprias a cada indivíduo” (NOT, 1981, p. 70). Isso valeu como estímulo para se pensar a 

necessidade do investimento nas técnicas também no âmbito pedagógico, tendo como 

consequência o desenvolvimento das novas tecnologias da educação. A propósito disto, diz 

Cambi (1999, p. 616):   

 

Com as novas tecnologias educativas, operadas pelas pesquisas do 

neocomportamentalismo de Skinner e pelo desenvolvimento da computei science, 

veio se delineando uma centralidade sempre maior atribuída às máquinas nos 

processos de ensino e aprendizagem (não mais suportes, mas protagonistas do ensino): 

como a calculadora, o televisor, os vídeos, os computadores. Desse modo, 

transformou-se radicalmente o modo de aprender-ensinar: tornou-se mais impessoal, 

mais controlável, mais microestruturado, mais capaz de autocorreção (através do 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

210 

feedback dos circuitos cibernéticos, que é um voltar atrás para modificar o próprio 

operado e obter resultados melhores).  

 

É de se perguntar aqui sobre o que seria de significativo nesse ensinar e nesse 

aprender mediados pelas novas tecnologias. Vale considerar a importância que pode ser 

considerada no âmbito ideológico: o ensino-aprendizagem ganha uma reforça a mais para o seu 

caráter de neutralidade, expresso pela impessoalidade da tecnologia que avança em direção à 

informatização e à consequente popularização do computador. E Skinner advoga, segundo 

Cambi (1999, p. 616), que as diversas máquinas disponibilizadas para o ensino “são 

pedagogicamente positivas porque permitem a autocorreção, porque seguem o ritmo natural da 

aprendizagem, porque têm uma sequência coerente”. Todavia, para Skinner, o aluno pode ser 

conduzido ao comportamento que se queira, por mais alta que seja sua complexidade. E assim 

“a aprendizagem só poderia ser uma construção sintética, organizada pelo pedagogo de acordo 

com a estrutura do comportamento que ele projeta para o aluno” (NOT, 1981, p. 76). Portanto, 

é preciso levar em consideração duas séries de problemas do sistema de educação que ele 

apresenta para o homem; “uma se refere à legitimidade e à validade da transferência, para o 

homem, das conclusões tiradas da observação de animais e dos processos efetuados com eles, 

a outra diz respeito às modalidades que o reforço implica para a organização da aprendizagem” 

(Ibidem).  

Uma das primeiras observações que se pode fazer a respeito do significado desse 

sistema de educação proposto por Skinner é o que ficou conhecido como psicologismo, que 

passou a fundamentar a didática bastante adotada nas escolas que se opunham, ao mesmo 

tempo, ao ensino tradicional e à Nova Escola. Com vistas nisso, Maria Mercedes Capelo Alvite 

(1981, p. 61) chama a atenção para o prejuízo que se tem no âmbito da educação e, portanto, 

para a formação humana em termos gerais, esse psicologismo fundamentado no behaviorismo 

skinneriano, ao se referir à necessidade de superá-lo: “Para que se supere o psicologismo que 

ainda impera na escola, é imprescindível que se analise as várias tendências marcadamente 

psicológicas e individualistas da educação, entre as quais se encontra o behaviorismo”. 

Certamente este não é o espaço para se fazer essa análise a que ela se refere, todavia não 

podemos ignorar algumas questões que nos permitem pensar sobre o significado da educação 

fundamentada no sistema de Skinner. Portanto, vale considerar, por exemplo, a afirmação que 

dela sobre a psicologia adotada por esse referido autor: “a psicologia [dada a influência do 

esquema behaviorista de estímulo-resposta] modela para o homem à imagem do homem 

autômato, da homem máquina, adequando-se perfeitamente à filosofia da sociedade comercial” 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

211 

(Ibidem, p. 62). Assim sendo, ainda segundo ela, para se falar das implicações da abordagem 

de Skinner para a educação, “tomou-se como ponto de partida sua convicção de que homem é 

um ser manipulável, uma criatura circunstancial, governada por estímulos fornecidos pela am-

biente externo” (Ibidem, p. 64). É o que está dito com outras palavras pelo próprio Skinner 

(apud ALVITE, p. 64): “Uma análise experimental do comportamento humano deveria, por 

natureza, retirar as funções anteriormente atribuídas ao homem autônomo e transferi-las, uma 

a uma, ao ambiente controlador”.  

Entende-se, então, quando se diz, como o faz Maria Lúcia de Arruda Aranha (2010, 

p. 230), que as propostas pedagógicas inpiradas no tecniciscmo surgiram, a partir da década de 

1960, “baseadas na convicção de que a escola só se tornaria eficaz se adotasse o modelo 

empresarial, ou seja, fosse aplicado na escola o modelo de racionalização típico do sistema de 

produção capitalista”. E isso se evidencia mais ainda quando a tecnologia ganha o caráter de 

informatização com o desenvolvimento da computação, fazendo-se, por sua vez, como 

Tecnologias da Informação e Comunicação (TIC). Agora, muito mais do que antes, é possível 

a afirmação, segundo a qual, a coisificação humana tem tomado a dimensão das máquinas a 

que servem essas tencologias, de modo que é preciso perguntar se os meios não se converteram 

em fins. Isto se configura de forma exemplar quando a educação se faz virtualmente, criando 

um distanciamente maior entre professor e aluno, ao tempo em que, contraditoriamente, encurta 

cada vez mais os espaços.  

 

 

A tecnologia e a inovação da educação tradicional 

 

De que forma podemos pensar numa inovação pedagógica advinda desse 

desenvolvimento tecnológico? Penso ser significativa a necessidade de se refletir a respeito do 

que afirmara Herbert Marcuse (1982, p. 23): “Uma falta de liberdade confortável, suave, 

razoável e democrática prevalece na civilização industrial desenvolvida, um testemunho do 

progresso técnico”. É possível, sim, considerar o progresso técnico associado a uma demanda 

social, de forma que se possa, também, considerar as novas tecnologias que vão surgindo sejam 

indispensáveis a essa demanda, para que se possa contar com uma vida permeada pelo conforto 

de certa falta de liberdade. E, nesses termos, podemos considerar o que tudo isso significa para 

a educação. Face às demandas sociais, está o desenvolvimento tecnológico convidando 

professores e alunos a se reinventarem para que essas demandas possam ser atendidas. Com 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

212 

vistas nisso, é possível compreender afirmações como a de Natal Lânia Roque Fernandes (2004, 

17): “No dia-a-dia do professor, apresentam-se exigências ou necessidades que podem levá-lo 

a novas aprendizagens relacionadas ao exercício da docência”. Pois bem: essas “novas 

aprendizagens” se conquistam, em nossa época, fazendo-se o uso das novas tecnologias 

disponibilizadas para a escola. E, se não podemos escapar dessa forma de aprender, sem o 

tempo disponível a perguntar pela sua razão de ser, não está nisto o conforto da falta de 

liberdade referida por Marcuse? Por isso ele pergunta:  

 

De fato, o que poderia ser mais racional do que a suspensão da individualidade na 

mecanização de desempenhos socialmente necessários, mas penosos; a concentração 

de empreendimentos individuais em organizações mais eficazes e mais produtivas; a 

regulamentação da livre competição entre sujeitos econômicos desigualmente 

equipados; a redução de prerrogativas e soberanias nacionais que impedem a 

organização internacional dos recursos? (MARCUSE,1982, p. 23). 

 

 

Certamente isso reflete a demanda social que requer a contínua aprendizagem 

referida por Natal Lânia Roque Fernandes. E ela nos chama ainda a atenção para o fato de que 

essas demandas são internas e externas. No primeiro caso, diz respeito às situações advindas do 

próprio cotidiano da sala de aula; no segundo, trata-se daquelas demandas “oriundas de ações 

sociais, econômicas e políticas na área de educação e que exigem do professor a mobilização 

de saberes próprios da profissão docente” (FERNANDES, 2004, p. 17). Em meio a isso, passa 

normalmente despercebido o fato de que temos de nos submeter a uma ordem tecnológica 

compreendida por “uma coordenação política e intelectual”, mesmo que isso possa ser um 

“acontecimento lamentável, mas promissor”, o que não deixa de ser racional 

(MARCUSE,1982, p. 23). Daí a necessidade de refletirmos sobre a significação das novas 

tecnologias, forjando-se com elas um mundo digital em que estamos imersos.  

Aqui nos deparamos com todo investimento que se faz na razão instrumental, pois, 

graças à sua funcionalidade, as pessoas são convertidas à racionalidade que instrumentaliza os 

objetos com que temos que lidar para a produção requerida para uma sociedade do espetáculo 

e do consumo. Enquanto isso, cada vez mais vai ficando tolhida a razão emancipatória, aquela 

que se firma como crítica à razão que instrumentaliza seres humanos para atenderem os 

interesses empresariais.  E isso ocorre quando homens e mulheres perdem sua autonomia em 

nome do autodidatismo, da autodisciplina, indispensáveis ao aprender a aprender requerido pela 

funcionalidade do modo de produção capitalista que vai se reatualizando segundo o progresso 

tecnológico. Com isto nos deparamos com a crise da formação cultural que, segundo Theodor 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

213 

W. Adorno (2010c, p. 8), tem sido confundida com um simples objeto da pedagogia. Todavia, 

trata-se de um fato que também não pode ser restrito “a uma sociologia que apenas justaponha 

conhecimentos a respeito da formação”. Ao invés disso, faz-se necessário observar o seguinte: 

“Os sintomas de colapso da formação cultural que se fazem observar por toda parte, mesmo no 

estrato das pessoas cultas, não se esgotam com as insuficiências do sistema e dos métodos da 

educação, sob a crítica de sucessivas gerações”. E isto porque, segundo ele, “A formação 

cultural agora se converte em uma semiformação socializada, na onipresença do espírito 

alienado, que, segundo sua gênese e seu sentido, não antecede à formação cultural, mas a 

sucede. Desse modo, tudo fica aprisionado nas malhas da socialização” (ADORNO, 2010c, p. 

9).  

Voltamos, então, à significação do sistema de educação de Skinner para situarmo-

nos em relação a essa semiformação referida por Adorno (2010c), o que se pode ver a partir 

daquilo que caracteriza os métodos coativos com vistas ao controle do comportamento, 

tomando-se como referência o comportamento animal. Isto é: Skinner parte da condição do 

animal para pensar na possibilidade de controle de todo organismo equivalente. Essa condição 

se faz pela relação estabelecida entre quem dirige e quem é dirigido, não sendo, por isso, a 

mesma significação dos atos “para o sujeito que dirige a atividade e para aquele que executa os 

atos” (NOT, 1981, p. 78). Com isto, segundo Not (1981, p. 80), opera-se uma verdadeira 

atomização da matéria a prender, de forma que os comportamentos são organizados, fazendo-

se necessária a estrita ligação entre estímulo e resposta, ou seja, “entre o indutor e o induzido, 

pois são as perguntas que induzem às respostas, e a ordem na qual são apresentadas o que induz 

à estrutura do comportamento que se deseja criar”. Assim sendo, segundo ele, há de se 

considerar o seguinte: “À rigidez dos comportamentos montados do exterior, elemento por 

elemento, segundo modelos pré-fabricados, não se pode deixar de opor a infinita riqueza das 

invenções ou das transformações, que a reflexão sugere sobre comportamentos organizados 

pessoalmente” (NOT, 1981, p. 81). 

Creio que isso que nos é dito por Not seja o suficiente para se compreender a 

mecanização do ensino que se faz graças à utilização das TIC. Mas vale ainda chamar a atenção 

para o que ele diz sobre a relação do ensino com a máquina, à qual, na verdade, acabamos nos 

submetendo nesse processo de ensino e aprendizagem segundo às condições impostas pelas 

novas tecnologias: “São elas [as máquinas] que colocam o maior problema em todo projeto de 

mecanização do ensino: neste ponto chegou-se a progressos espetaculares, mas o problema 

ainda está longe de ser resolvido” (NOT, 1981, p. 108). E isto fica mais enfático nas palavras 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

214 

de Barbey (apud NOT, Nota 91, p. 108): “A máquina só pode encarregar-se dos ‘saberes 

positivos’ e da reflexão sobre esses saberes (...)”. A isto acrescenta: “Assim, toda máquina 

aperfeiçoada está apta a ensinar a biografia de Karl Marx ou mesmo a discernir no marxismo 

as eventuais contradições lógicas ou falhas, enquanto máquina alguma, a nosso ver, pode 

discutir sua filosofia e sua concepção do mundo”. Isto significa, tomando-se ainda as palavras 

deste autor citado por Not, que “A escolha, a decisão são coisas humanas”, o que não se pode 

deixar sob o domínio da máquina. Ou seja: “Pode-se evidentemente imaginar máquinas que 

ensinariam o que se deve pensar da doutrina marxista; todavia, neste caso não estaríamos mais 

num contexto de formação e educação, mas logo num meio de deformação e deseducação" 

(BARBEY apud NOT, Nota 91, p. 108). 

Mas sabemos nós do quanto é importante para os detentores dos meios de produção 

que o ensino se faça cada vez mecanizado, sendo isto expresso pelo que é referido como 

demandas externas. É o que está posto por Natal Lânia Roque Fernandes (2004, 2004, p. 18) 

quando se refere à realidade que precisa ser enfrentada pelo professor face às “novas exigências 

da sociedade contemporânea, decorrentes, dentre outros fatores, do desenvolvimento 

tecnológico em geral e na área de informática em particular, que vêm influenciando a 

construção e a socialização de várias áreas de conhecimento”. De que conhecimentos, pois, se 

trata para que essas demandas sejam atendidas? Certamente todos os que se fazem 

imprescindíveis ao domínio das técnicas necessárias à informatização da escola. Pois o que a 

referida autora diz confirma este entendimento:  

 

O desenvolvimento dessas competências exige a construção de conhecimentos que 

não fizeram usualmente parte do currículo de formação da maioria dos professores, 

tais como o conhecimento do conteúdo da informática, o de metodologias ou didáticas 

necessárias ao desenvolvimento desse conteúdo. Além disso, em seu trabalho com o 

computador poderão surgir situações pouco familiares aos professores, e que se 

referem a um maior domínio de conhecimento em informática também por parte do 

aluno. (FERNANDES, 2004, p. 18). 

 

 

Certamente não se pode negar o fato: essa demanda existe e não podemos escapar 

dela. Pois, como observa a própria Fernandes (2004), a partir da década de 1970, aparece nas 

escolas brasileiras a preocupação com a inserção das novas tecnologias que, por sua vez, 

perpassavam necessariamente pela inclusão da informática no ensino em seus diferentes níveis, 

a começar pelo nível básico, requerendo-se, com isso, a adequação da formação de professores 

com vistas a essas inovações tecnológicas. Por outro lado, não devemos negar a importância do 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

215 

domínio das técnicas, com as quais se pode avançar em relação ao domínio do espaço e do 

tempo, encurtando caminhos e melhorando as condições de vida das pessoas em geral. Mas o 

que não está dito, porém submerso em toda demanda da tecnologia, é o fato de que ela acaba 

expressando uma razão instrumental que, como já dissemos, está a serviço das grandes 

empresas e dos grandes negócios. Com outras palavras, a tecnologia avança, enfim, em direção 

à satisfação aos interesses do capital. Para isso, buscam-se diferentes artifícios de caráter 

ideológico, entre eles, mecanismos para um certo distanciamento entre as pessoas, tomando-se 

como exemplo para isso, a distância requerida na relação professor e alunos. Isto serve para o 

condicionamento a uma frieza que possa se estabelecer cada vez com mais intensidade nas 

relações humanas, sendo as pessoas modeladas como se fossem coisas entre coisas, ou peças 

de uma engrenagem maior como ferramentas que fazem parte de um aglomerado tecnológico 

representado pelas máquinas. Desse contexto formativo, fica excluído do ensino tudo que 

envolva a subjetividade, como sejam: a pintura, a poesia e as artes em geral e, sem dúvida, o 

ensino da filosofia. Pois, como diz Barbey (apud NOT, Nota 91, p. 108): “O ensino programado 

da filosofia parece-nos um contrassenso” (BARBEY apud NOT, Nota 91, p. 108). 

Vemos assim que o advento da tecnologia, compreendido como estágio avançado 

do domínio técnico alcançado pela humanidade, tornou-se notório sobretudo depois da Segunda 

Guerra Mundial, como vemos expresso nas palavras de Manacorda (2000, p. 335): “Os 

fenômenos decisivos para a educação na segunda metade do século [XX], após o trágico conflito 

mundial, são o progresso tecnológico e a maturação das consciências ‘subalternas’. Esses 

fenômenos se evidenciam especialmente em dois momentos”. Esses momentos, segundo ele, 

se fizeram com o lançamento do sputnik soviético, bem como com a expansão da instrução, 

criando expectativas e desilusões nas novas gerações. Consequentemente, o mundo assistiu, em 

1968, a revolta estudantil: “Em todo o mundo, 1968 foi o ano da revolta estudantil e juvenil, 

que explodiu mais violenta e clamorosa onde as forças políticas aparentemente mais inclinadas 

a críticas radicais e mudanças reais menos esperavam” (MANACORDA, 2000, p. 341). Os 

estudantes foram seguidos pelos operários, que passaram a reivindicar também direito à 

qualificação profissional em que passaram a ser atendidos segundo os interesses empresariais: 

“Em geral, essas concessões e iniciativas educativas respondiam aos interesses da empresa no 

sentido de ter operários mais capazes, mas ao mesmo tempo permitiam aos operários uma certa 

mobilidade (horizontal e vertical) no interior da fábrica” (Ibidem, p. 342). E para que se façam 

atendidos esses interesses empresariais, nada melhor do que se investir em um modo de ensinar 

e aprender que coloque cada vez mais distante as partes envolvidas nesse processo, 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

216 

estabelecendo-se e se maximizando nas relações no processo pedagógico. 

Como vemos, a tecnologia parece ser mesmo uma chave que nos permite abrir as 

portas para grandes questões que perpassam pela formação e que, por sua vez, passam a ser de 

interesse do capital em suas diferentes esferas de existência. Penso, aqui, na lógica dos regimes 

totalitários a que serviu bem esse domínio da técnica. E isto se reflete de forma espetacular 

quando se tem em vista a escola onde se inserem as diferentes tecnologias com vistas a uma 

formação que prepare as pessoas para as demandas de mercado segundo o norte empresarial. O 

vínculo entre esse avanço das técnicas que culmina nos diferentes conglomerados tecnológicos 

dos nossos tempos, foi bem perceptível por, Theodor W. Adorno (2010a) ao se reportar à 

experiência da educação como base de efetivação de Auschwitz que se fez possível graças à 

coisificação da consciência. Esta, por sua vez, não teria sido possível sem o domínio necessário 

das técnicas para uma determinada formação. Assim torna-se impossível negar a relação entre 

a técnica e essa coisificação humana, onde está presente toda frieza como condição 

indispensável a todo o terror proporcionado pelo holocausto. Assim, compreende-se a 

afirmação de Adorno (2010a, p. 132): “Um mundo em que a técnica ocupa uma posição tão 

decisiva como acontece atualmente, gera pessoas tecnológicas, afinadas com a técnica”. 

Observa este filósofo que não se pode ignorar a racionalidade boa que se possa encontrar nisso, 

quando visto “em seu plano mais restrito”, porque "serão menos influenciáveis” se comparado 

com o que ocorre “no plano geral”. Mas é preciso considerar muito mais que isso: “Por outro 

lado” – diz Adorno –, “na relação atual com a técnica existe algo de exagerado, irracional, 

patogênico. Isto se vincula ao ‘véu tecnológico’”. É isto que se vê, segundo ele, no inclinar-se 

dos homens “a considerar a técnica como sendo algo em si mesma, um fim em si mesmo, uma 

força própria, esquecendo que ela é a extensão do braço dos homens” (Ibidem, p. 132). 

Tomando-se a técnica em si mesma, homens e mulheres esbarram em sua 

fetichização que, por sua vez, leva as pessoas à frieza necessária à dominação de umas em 

relação às outras, tornando-se, portanto, capazes das mais cruéis atrocidades. Adorno observa 

que, nessa fetichização, está o ponto de transição entre a racionalidade com a técnica e a sua 

supervalorização, o que leva, por exemplo, alguém projetar “um sistema ferroviário para 

conduzir as vítimas a Auschwitz com maior rapidez e fluência, a esquecer o que acontece com 

estas vítimas em Auschwitz” (ADORNO, 2010a, p. 133). Isto significa dizer, conforme a 

observação de Adorno, que a fetichização da técnica tende a transformar as pessoas incapazes 

de amar. Não se devendo entender isto, segundo ele “num sentido sentimental ou moralizante, 

mas denotando a carente relação libidinal com outras pessoas”. Seguindo com este 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

217 

entendimento, afirma que essas pessoas “são inteiramente frias e precisam negar também em 

seu íntimo a possibilidade do amor, recusando de antemão nas outras pessoas o seu amor antes 

que o mesmo se instale. A capacidade de amar, que de alguma maneira sobrevive, eles precisam 

aplicá-la aos meios” (Ibidem). 

Essas reflexões de Adorno são importantes para o que pensamos em termos de 

educação quando relacionada à tecnologia, porque não podemos ignorar o que está posto e o 

que tanto se quer quanto se tem em vista toda demanda pelo ensino a distância, mediado pela 

tecnologia que o computador e a internet representam. Trata-se, pois, da frieza burguesa que se 

quer no processo de ensino-aprendizagem, que não surge com as novas tecnologias, portanto, 

não sendo oriundas do ensino a distância, mas que é própria da educação tradicional tanto 

contestada desde o século XVIII, com exemplo enfático em Jean-Jacques Rousseau, e que fora 

definida como educação bancária por Paulo Freire (1981). Se se contesta a ausência de 

autonomia dos alunos que, em nome de modelos a serem seguidos, são coisificados como 

bancos em que se deposita conhecimento, isto é, informações, avançamos para os meios que 

continuam colocando os alunos como receptáculos para essas informações, mesmo quando eles 

parecem ativos no domínio da técnica. Porém cada vez mais se distanciando da possibilidade 

de emancipação ao passo em que vão cada vez se confundindo com as máquinas que eles 

próprios utilizam para que, com elas, sejam abastecidos ou reabastecidos das informações 

necessárias à sua própria modelação como coisas frias para que se dê sustentação a toda frieza 

necessária no âmbito da exploração e da produção. 

Aqui ressaltamos justamente a autonomia dos estudantes quando se pensa na 

qualidade da educação. Bruno Pucci (2016, p. 52), atento sobre isso, chama a atenção, dizendo 

se tratar de “uma questão de fundo em todo processo formativo”, lembrando que isso deve ser 

de maior preocupação “quando esse processo se desenvolve a distância, na formação inicial de 

professores, em instituições de educação superior privadas”, merecendo, por isso, “mais 

cuidado e problematização”. E é este mesmo autor que, logo depois, enfatiza a questão da 

autonomia: “E um dos problemas que permeia os diversos tópicos de um Projeto Pedagógico 

de qualidade [...] é o conceito de autonomia do educando nos cursos de graduação na 

modalidade EaD”. E ele ainda lembra das distorções que se faz em torno desse conceito: “Se 

esse conceito já acumula enviesada ambiguidade no ensino superior presencial, na modalidade 

a distância essa característica se acentua ainda mais” (Ibidem, p. 53). Confundem, portanto, 

criatividade e domínio técnico que o aluno pode adquirir ao fazer uso dos instrumentos 

eletrônicos com autonomia. Assim, quem mais domina o computador ou programas a ele 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

218 

relacionados parece ser mais autônomo, ignorando, por exemplo, o que diz Immanuel Kant 

(2005, p. 63) sobre a autonomia que tem por base o esclarecimento: “Esclarecimento 

[Aufklärung] é a saída do homem de sua menoridade, da qual ele próprio é culpado. A 

menoridade é a incapacidade de fazer uso de seu entendimento sem a direção de outro 

indivíduo” [grifos do autor]. Adorno (2010b, p. 143), retomando o pensamento de Kant, chama 

a atenção para o seguinte: “A educação seria impotente e ideológica se ignorasse o objetivo de 

adaptação e não preparasse os homens para se orientarem no mundo”. Isto significa dizer, 

segundo ele, que “ela seria igualmente questionável se ficasse nisto, produzindo nada além de 

well adjusted people, pessoas bem ajustadas, em consequência do que a situação existente se 

impõe precisamente no que tem de pior” (ADORNO, 2010b, p. 143). Diante de tudo que fora 

então pensado por Kant e Adorno sobre a autonomia, faz-se, sim, necessária a questão 

formulada por Bruno Pucci (2016, p. 56-57):  

 

Se o conceito de autonomia foi fundamental para Kant e para Adorno na perspectiva 

da constituição do indivíduo e dos grupos sociais no uso público da razão em 

momentos históricos diferentes, é possível resgatar a força crítica e reflexiva desse 

conceito em tempos de tecnologias digitais?  

 

 

Podemos voltar aqui ao exposto por Natal Lânia Roque Fernandes sobre a discussão 

ainda embrionária a respeito da inserção das novas tecnologias na escola, envolvendo a 

informatização do ensino. Tomando para estudo um Curso em informática na educação para a 

formação de professores-multiplicadores desenvolvido pelo Núcleo de Tecnologia Educacional 

de João Pessoa-PB, no primeiro semestre de 2001, ela diz que esse Curso tinha como objetivo 

a formação de um professor crítico e participativo. E, para demonstrar isso, considerando que 

essa formação não deveria se limitar ao racional, mas envolver “outros elementos como o 

emocional, o social ou o contextual os quais estão presentes na ação de ensinar e aprender” 

(FERENANDES, 2004, p. 57), afirma que, no primeiro módulo, os multiplicadores, ao se 

voltarem para o estudo sobre a informática na educação, “escolheram como tema a reciclagem 

do lixo por ser, na concepção deles, um assunto amplo que pode suscitar discussões 

interdisciplinares e, por isso, abranger todas as disciplinas escolares” (Ibidem, p.59-60). Como, 

então, procederam para desenvolver a sua aprendizagem com o computador? “Antes de iniciar 

as atividades com o computador, foi apresentado um vídeo sobre o tema reciclagem do lixo 

para que os professores discutissem relacionando-o com suas disciplinas”. Depois da 

apresentação desse vídeo como “parte introdutória”, “a etapa seguinte foi realizada no 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

219 

laboratório onde os professores tiveram no curso o primeiro contato com a máquina” (Ibidem, 

p. 60). Isso é suficiente para dizer que, a partir da apresentação de um vídeo sobre a reciclagem 

do lixo haverá o despertar da consciência crítica e que isso possa ser traduzido na utilização do 

computador no processo ensino-aprendizagem? A separação entre a crítica que se diz querer e 

a formação que se busca para o aprender com as novas tecnologias fica mais evidente quando, 

na sequência da efetivação desse Curso, “foram introduzidos conhecimentos sobre o funciona-

mento da máquina, a função do estabilizador, da CPU, do monitor, do mouse, ligar e desligar”. 

E assim, os multiplicadores puderam seguir em seu Curso aprendendo como lidar com os ícones 

da área de trabalho e sua movimentação, bem como com “o menu principal até chegar no 

Microsoft Word no qual realizaram procedimentos de digitação e formatação de textos” 

(Ibidem, p. 60). 

Certamente trata-se aqui de um Curso que tem por fim a capacitação de professores 

com vistas à habilitação de professores e alunos que, posteriormente, em suas escolas, irão se 

deparar com a necessidade do uso do computador em suas atividades escolares, seja na condição 

de alunos ou de professores. Algo semelhante, porém em estágio ainda mais avançado, ocorre 

quando se fala, hoje, de ensino remoto ou de educação a distância online. As partes envolvidas 

terão que lidar com o domínio da máquina e, assim sendo, espera-se do estudante que ele seja 

responsável pelo seu próprio ensinar e aprender a partir do domínio adquirido das ferramentas 

necessárias ao processo ensino-aprendizagem que se fará pelo autodidatismo e a autodisciplina. 

Por isso não podemos perder de vista a questão exposta por Pucci (2016, p. 56-57):  

 

O admirável e espantoso desenvolvimento tecnológico que invade as salas de aulas e 

se tornam imprescindíveis no processo formativo escolar, particularmente na moda-

lidade a distância, não está cada vez mais debilitando o elemento espiritual e crítico 

do conceito de autonomia e absolutizando sua dimensão funcional, instrumental? 

  

 

A resposta a esta questão parece estar nas consequências que se pode esperar desse 

processo de ensino e aprendizagem. O próprio Bruno Pucci chama a atenção para isso como se 

estivesse respondendo a sua própria pergunta. Primeiramente, como ele observa, os docentes 

deixam de existir: convertem-se em supervisores, estimuladores, acompanhantes ou em uma 

espécie de monitores ou tutores. Enquanto isso, a ênfase dada ao prefixo grego “auto” nesse 

processo educativo “pode ser um instrumento a mais nas mãos de uma sociedade competitiva 

que favorece o desenvolvimento, no interior do processo formativo, de um egocentrismo 

exacerbado, de uma atroz solidão e de uma identificação doentia com as máquinas inteligentes” 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

220 

(PUCCI, 2016, p. 58-59). Isto se fará de sustentáculo para o que se pensa como frieza burguesa, 

ressaltada por Andreas Gruschka (2014) a partir do exposto sobre o pensamento de Adorno. 

Pois, segundo ele, há de se considerar o seguinte: “O discurso de que os homens se 

comportariam de modo frio, que seriam frios, conduz, apesar do jogo com a metáfora, a um 

campo de experiências e significados compreensível e socialmente distribuído de forma bem 

precisa” (GRUSCHKA, 2014, p. 85). Ou seja, ainda conforme suas próprias palavras: “A frieza 

é um conceito coletivo para diferentes formas de expressão de sentimentos sociais, que diferem 

em relação à atenção aos problemas sociais, à uniformidade e à sua profundidade” (Ibidem, p. 

89). Ou como o diz Adorno (2010, p. 134): 

 

Se ela [a frieza] não fosse um traço básico da antropologia, e, portanto, da constituição 

humana como ela realmente é em nossa sociedade; se as pessoas não fossem 

profundamente indiferentes em relação ao que acontece com todas as outras, 

excetuando o punhado com que mantêm vínculos estreitos e possivelmente por 

intermédio de alguns interesses concretos, então Auschwitz não teria sido possível, as 

pessoas não o teriam aceito.  

 

Seguindo com esse raciocínio, Adorno enfatiza a ausência de atração e simpatia nas 

relações humanas de seu tempo que, na verdade, continua sendo o nosso próprio tempo, quando 

nos deparamos com a ausência de amor entre as pessoas: “Em sua configuração atual – e 

provavelmente há milênios – a sociedade não repousa em atração, em simpatia, como se supôs 

ideologicamente desde Aristóteles, mas na persecução dos próprios interesses frente aos 

interesses dos demais” (ADORNO, 2010a, p. 134). Ou seja, nada mais se pode esperar quando 

se trata da coisificação humana em que a frieza toma o espaço do amor que deixa de existir 

entre as pessoas que não amam e não são amadas: “Hoje em dia qualquer pessoa, sem exceção, 

se sente mal-amada, porque cada um é deficiente na capacidade de amar”, diz ele (Ibidem). 

 

 

A título de conclusão 

 

Herbert Marcuse (1999), ao se voltar para a tecnologia da sociedade industrial que 

surge com a modernidade, diz se tratar de um processo onde se encontra a técnica propriamente 

dita como aparato dessa indústria, bem como dos transportes e da comunicação. Considerada 

então em si mesma, há de se pensar como fator parcial de influência nos indivíduos. Pois não 

se pode igonrar os indivíduos que inventam a maquinaria que, de algum modo, juntam-se aos 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

221 

gurpos sociais que direcionam a sua apliacação. Asim podemos afirmar que, segundo ele, ao 

tratarmos da tecnologia, precisamos considerar a influência dos grupos sociais que direcionam 

a aplicação da técnica no processo social. Neste sentido, a tcnologia passsa à condição de modo 

de produção ao tempo em que se faz como totalidade dos instrumentos, bem como dos 

dispositivos e invenções que “caracterizam a era da máquina, é assim, ao mesmo tempo, uma 

forma de organizar e perpetuar (ou modificar) as relações sociais, uma manifestação do 

pensamento e dos padrões de comportamento dominantes, um instrumento de controle e 

dominação” (MARCUSE, 1999, p. 73). E, seguindo com este raciocínio, ele também afirma: 

“A técnica por si só pode promover tanto o autoritarismo quanto a liberdade, tanto a escassez 

quanto a abundância, tanto o aumento quanto a abolição do trabalho árduo” (Ibidem, p. 74). 

É partindo desse entendimento de Marcuse que procuramos pensar as novas 

tecnologias disponíveis para o ensino remoto como base para uma nova forma de educação 

tradicional. Pensamos que a crítica iluminista, ou mais propriamente a contestação de Rousseau 

no Emílio, possa ser referência para o desdobramento dado pela Nova Escola ao que fora 

proposto como educação conforme a natureza. Dizia Rousseau que, em sua época (século 

XVIII), já não se podia falar de escola pública. Tratava-se de uma escola que não formava nem 

o homem nem o cidadão, quando não seria possível formá-los ao mesmo tempo. A educação 

negativa que teria que tomar o lugar dessa escola positivada esbarrou no espontaneismo do 

escolanovismo, permitindo-se falar da desescolarização da sociedade bem como da 

instrumentalização da escola oferecida pelo aparato da técnica que acaba encaminhando tudo 

para a padronização. Com vistas a esta padronização, situamos agora a formação a que se pode 

chegar pela via da escolaridade no limiar da robotização do humano. Nesses termos, 

professores, agora padronizados, isto é, reduzidos a uma pura extensão da máquina, fazem-se, 

na condição de monitores, encarregados da promoção da sua correspondente padronização 

conforme o aparato, isto é, segundo a inserção da tecnologia na escola. 

Com essa nova forma de se pensar a escola, já não se pode acreditar como coisa do 

passado o que fora denunciado por Paulo Freire na Pedagogia do oprimido: de um lado, a 

“narração ou dissertação” implicando um sujeito; do outro lado, os educandos como “objetos 

pacientes”, isto é, meros ouvintes. Certamente temos agora os educandos que operam a 

máquina, que se autodisciplinam segundo as condições que lhes são dadas pela tecnologia. Mas 

como se dá a sua autonomia em relação ao conteúdo? Reduz-se ao domínio técnico com que 

operam a máquina, distanciando-se das possibilidades de interação humana com que poderia se 

fazer, também, como sujeitos, isto é, como quem pode também dissertar. Mas não há espaço 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

222 

para isso numa sociedade em que homens e mulheres aprendem a ser obedientes às instruções 

ao manipularem a máquina para obterem resultados desejados. Ou seja, onde não há espaço 

para a autonomia. Assim, segundo Marcuse, a adaptação ao aparato passou a ser sinônimo de 

sucesso, ao tempo que a racionalidade individualista se transformou “em eficiente submissão à 

seqüência predeterminada de meios e fins”. Enquanto isso, esta sequência “absorve os esforços 

libertadores do pensamento” ao passo em que “as várias funções da razão convergem para a 

manutenção incondicional do aparato” (MARCUSE, 1999, p. 80). E isso vai se consolidando à 

medida em que se propaga a “mecânica da submissão”, indo “da ordem tecnológica para a 

ordem social; ela governa o desempenho não apenas nas fábricas e lojas, mas também nos 

escritórios, escolas, juntas legislativas e, finalmente, na esfera do descanso e lazer” (Ibidem, p. 

82). 

A falsa autonomia que parece estar com o educando, dando inclusive o indicativo 

de que já não há mais lugar para o professor no processo ensino-aprendizagem, esconde esse 

“pacto” que acaba se firmando entre educandos e às tecnologias com que eles vão se adaptando, 

ao ponto de se tornarem verdadeiros autômatos. E, diga-se aqui, tecnologias, e não tecnologia, 

por se saber da significação do aparato que abrange os meios de comunicação de massa 

perpassando por toda mídia com que se encantam professores e alunos, rendendo-se à 

racionalidade técnica. As diferentes ferramentas com que se opera o ensino, dispostas em 

eficazes plataformas, parecem encurtarem o caminho em direção à aquisição do conhecimento. 

Parece que já não se confere mais “largos poderes de iniciativa” ao mestre, como ocorria entre 

os jesuítas, conforme nos diz Leonel Franca S. J. (1952). Ou, como diz ainda esse mesmo autor, 

a Ratio orientava no sentido de que o aluno exercitasse, “não tanto a memória, mas também e 

principalmente a imaginação, o juízo e a razão” (Ibidem, p. 57). Não se trata mais de se enfatizar 

a influência dos antigos ou de se colocar os grandes exemplos da filosofia, das ciências, letras 

e artes como modelos a serem seguidos. Porém, têm alunos e professor, diante de si, a máquina 

com que interagem, de forma fria, como se tivessem interagindo consigo mesmos ou com 

imagens e vozes de um mundo reduzido a máquinas e programas com que todos lidam para que 

a comunicação se faça possível. E, com isso, o professor parece já não ser fundamental no 

processo ensino-aprendizagem, porque a tecnologia tornou-se agora a condição de ser do 

sucesso a que se se chega pela padronização de comportamento requerido pelos que inventam 

as máquinas e, de longe, manipulam o conhecimento para que este seja, de fato, eficaz aos seus 

próprios interesses. Enquanto isso, os alunos continuam acumulando informações de que se 

valem para lidarem com a máquina e serem bem-sucedidos quando expõem essas mesmas 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

223 

formações no domínio das técnicas, indispensáveis ao modo de produção e de consumo. Afinal, 

para que o capitalismo tenha continuidade, e possa se fortalecer, é preciso que as pessoas e as 

máquinas pareçam se confundir, à proporção em que se façam como meio para o aumento cada 

vez maior de lucro das empresas, isto é, dos que têm a posse e controle dos meios de produção, 

e o processo tecnológico se firma como base para isso, quando absorve professores e alunos, 

no âmbito do ensino e da aprendizagem, fazendo-se, portanto, escola. Assim sendo, a educação 

e a tecnologia encontram-se imbricadas quando o ensino se reafirma em seu modo mais 

tradicional de ser, apesar do seu novo formato, graças às tecnologias que vão se renovando 

segundo as demandas das inovações capitalistas.   

 

Referências: 

 

 

ADORNO, Theodor W. Educação após auschwitz. In: ADORNO, Theodor W. Educação e 

emancipação. Tradução por Wolfgang Leo Maar. 5. Reimpressão. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2010a. 

 

_________. Educação – para quê? In: ADORNO, Theodor W. Educação e emancipação. 

Tradução por Wolfgang Leo Maar. 5. Reimpressão. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2010b. 

 

_________. Teoria da semiformação. Tradução Newton Ramos-de-Oliveira. In: PUCCI, 

Bruno; ZUIN, Antônio A. S.; LASTÓRIA, Calmon Nabuco (Orgs.). Teoria Crítica e 

inconformismo: nova perspectivas de pesquisa. Campinas-SP: Autores Associados, 2010c. p. 

7-40. 

 

ALVITE, Maria Mercedes Capelo. Didática e psicologia:  crítica ao psicologismo na 

Educação. São Paulo: Loyola, 1981. 136 p. (Coleção “EDUCAÇÃO”; 2).  

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda. Filosofia da educação. 3. ed. Rev. Amp. São Paulo: 

Moderna, 2010. 228 p. 

 

CAMBI, Franco. História da pedagogia. Tradução por Álvaro Lorencini. São Paulo: UNESP, 

1999. 704 p.  Tradução de: Storia della pedagogia. 

 

COMÉNIO, João Amós. Didáctica magna: tratado da arte universal de ensinar tudo a todos. 

Tradução por Joaquim Ferreira Gomes. 3. ed. Lisboa : Fundação Calouste Gulbenkian, 1985. 

530 p. (Textos Clássicos). Tradução de: Didáctica Magna. 

 

FERNANDES, Natal Lânia Roque. Professores e computadores: navegar é preciso! Porto 

Alegre: Mediação, 2004. 

  

FRANCA S. J, Leonel. O método pedagógico dos jesuítas: O “Ratio Studiorum”. Rio de 

Janeiro: Agir, 1952.  

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 10. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. 



EDUCAÇÃO E TECNOLOGIA:  A REAFIRMAÇÃO DO ENSINO TRADICIONAL... 
   Manoel Dionizio Neto 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 197 - 224 

 

224 

  

GRUSCHKA, Andreas. Frieza burguesa e educação: a frieza como mal-estar da cultura 

burguesa na educação. Campinas-S: Autores Associados, 2014. (Coleção Educação 

Contemporânea). 

 

KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: Que é “esclarecimento”? (Aufklärung) (5 de dezembro 

de 1783). Textos seletos. Tradução Floriano de Sousa Fernandes. 3. ed. Petrópolis-RJ: Vozes, 

2005. (Coleção Textos Filosóficos).  

 

LIBÂNEO, José Carlos. Democratização da escola pública; a pedagogia crítico-social dos 

conteúdos. 8. ed. São Paulo: Loyola, 1989. 152 p. (Coleção Educar, 1). 

 

MANACORDA, Mario Alighiero. História da educação: da Antigüidade aos nossos dias. 

Tradução por Gaetano lo monaco. 8. ed. São Paulo: Cortez, 2000. 382 p. Tradução de: Storia 

dell’Educazione: dall’antichità a oggi.  

 

MARCUSE, Herbert. A ideologia da sociedade industrial. Tradução por Giasone Rebuá. 6. 

ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 240 p. (Atualidade). Tradução de: One-Dimensional Man – 

Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society. 

 

________. Tecnologia, guerra e fascismo. Tradução Maria Cristina Vidal Borba. São Paulo: 

UNESP, 1999. 376 p. (Biblioteca básica). Tradução de: Technologuy, War and Fascism. 

 

MIZUKAMI, Maria da Graça Nicoletti. Ensino: as abordagens do processo. São Paulo: EPU, 

1986. (Temas básicos de educação e ensio). 

 

NOT, L. As pedagogias do conhecimento. Tradução de Américo E. Bandeira. ed. São Paulo: 

DIFEL, 1981. 

 

PUCCI, Bruno. A questão da autonomia dos estudantes nos cursos de formação inicial de 

docentes da educação básica a distância online. In: PUCCI, Bruno... [et. Al] (Orgs.). 

Atualidade da teoria critica na era global. São Paulo: Nankim, 2016. p. 52-67. (Coleção 

Teoria Crítica; 4).  

 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre as ciências e as artes. Tradução por Lourdes 

Santos Machado. São Paulo: Nova Cultural, 1999. p.165-214. (Coleção Os Pensadores – 

Rousseau, vol. II).  
 

________. Emílio ou da educação. Tradução por Sérgio Milliet. 3. ed. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 1995. 592 p.  

 

SAVIANI, Demerval. Escola e democracia: teorias da educação, curvatura da vara, onze teses 

sobre educação e política! 32. ed. Campinas, SP: Autores Associados, 1999.  (Coleção 

polêmicas do nosso tempo; v. 5). 

 

SNYDERS, Georges. Pedagogia progressista. Coimbra: Livraria Almedina, 1974. 
 



 

 

225 

O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes1 

Roberto Ribeiro da Silva2 

 
Resumo: 

O presente artigo é resultado das nossas pesquisas durante o mestrado em educação realizado na 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte – PPGed. Busca através de uma cuidadosa análise histórica 

das legislações que influenciaram a presença ou ausência da disciplina de Filosofia no Ensino Médio no 

Brasil, os motivos determinantes que implicaram num regime de descontinuidade imposto aos conteúdos 

filosóficos e seu ensino dentro dos currículos nas reformas educacionais na história da educação. Após uma 

legislação educacional, que fez vigorar um destaque à Filosofia ratificada pela LDB - Lei de Diretrizes e 

Bases e PCN’s - Parâmetros Curriculares Nacionais, reconhecendo a Filosofia como componente 

importante no processo educativo em vista da formação do cidadão, chegando a receber o status de 

obrigatoriedade. Com a última reforma educacional, sofre um “golpe” com a perda da obrigatoriedade como 

disciplina, no currículo do Ensino Médio. A história do ensino da Filosofia no Brasil nos relata uma 

intermitência inconteste, uma subordinação aos princípios ordenadores de cada tempo e cuidadosa seleção 

ao público a que se destinava. Buscando investigar nessa mesma perspectiva as bases explicativas frente ao 

momento controverso para a Filosofia no Ensino Médio brasileiro analisaremos a história desta disciplina 

e suas legislações, para exata consciência das oscilações e truncamentos políticos que foi submetida, de 

acordo com os cenários e interesses políticos a cada tempo.  

Palavras-chave: Ensino de Filosofia. Ensino Médio. Legislação Educacional. Educação. 

PHILOSOPHY TEACHING IN BRAZIL: DISCONTINUITY AND THREATS 

Abstract: 

This article is the result of our research during the master 's degree in education held at the Federal 

University of Rio Grande do Norte - PPGed. It seeks through a careful historical analysis of the laws that 

influenced the presence or absence of the discipline of Philosophy in High School in Brazil. The 

determinant motives that implied in a regime of discontinuity imposed to the philosophical contents and its 

teaching within the curricula in the educational reforms in the history of the education. After an educational 

legislation, which emphasized the Philosophy ratified by the LDB - Law of Guidelines and Bases and PCN's 

- National Curricular Parameters, recognizing Philosophy as an important component in the educational 

process in view of the formation of the citizen, getting to receive the status of obligatoriness. With the last 

educational reform, it suffers a "blow" with the loss of compulsory as a discipline in the high school 

curriculum. The history of the teaching of Philosophy in Brazil tells us an incontested intermittency, a 

subordination to the ordering principles of each time and careful selection to the intended audience. In an 

attempt to investigate in this same perspective the explanatory bases of the controversial moment for 

Philosophy in Brazilian High School, we will analyze the history of this discipline and its legislations, for 

an exact awareness of the political oscillations and truncations that were submitted, according to the 

political scenarios and interests time. 

 

Keywords: Teaching Philosophy. Secondary school. Educational Legislation. Education. 

 
1     Doutor em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN).  Professor Associado 

do Departamento de Filosofia, do Programa de Pós-graduação em Filosofia (PPGFIL) e do Programa 

do Pós-graduação em Educação (PPGED) da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). 

E-mail: gpfe.ufrn@gmail.com. 
2   Doutorando do Programa de Pós-graduação em Educação (PPGED), da Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte-UFRN. Mestre em Educação da Universidade Federal do Rio Grande do Norte-UFRN. 

E-mail: perobertoribeiro@hotmail.com.  

 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

226 

Introdução 

Basta uma breve investigação na história do ensino brasileiro e uma análise 

das políticas educacionais, desde o período colonial, abrangendo os séculos XVI ao 

XVIII, no período imperial, século XIX e do período republicano aos nossos dias, para 

verificarmos em seus processos e formalizações que o Ensino da Filosofia apresentou na 

história da educação brasileira grandes hiatos. Nos seus primórdios, a disciplina de 

Filosofia chega ao Brasil juntamente com o início da colonização. Seus primeiros 

professores foram os Jesuítas (1549), que ao desembarcar instalaram seus colégios e 

comportaram a Filosofia em seus cursos, visando à formação integral dos alunos com um 

plano de ensino próprio, denominado Ratio Studiorum (1599).  

O ensino da Filosofia, já na sua constituição no Brasil, acontece de maneira 

estratificada e voltada a uma célula burguesa, denotando a histórica fragilidade que foi 

sendo legada a esta disciplina já na sua concepção no país. O plano de estudos jesuíticos, 

abrigando um sistema pedagógico próprio, com métodos, regulamentos e programas de 

ensino a serem aplicados nas colônias conquistadas, seguia as regras e interesses 

consoantes à coroa portuguesa e, evidentemente, alinhava-se aos objetivos e 

condicionamentos da religião cristã católica. Além de desenvolver suas atividades 

educacionais ao atendimento dos interesses políticos, este sistema de ensino observava 

também os interesses dos Jesuítas, como a formação sacerdotal, mas, principalmente, seu 

ensino foi direcionado aos filhos das elites colonizadoras e dos senhores de terras, como 

esclarece Alves, 

 
[...] A primeira experiência pedagógica em terras brasileiras, no sentido formal, 

como educação escolar, ocorreu no período colonial sob a influência 

portuguesa, reproduzindo-se aqui o modelo educacional da metrópole, que se 

baseava na pedagogia da companhia de Jesus, ordem religiosa da igreja 

católica, também denominada simplesmente de Jesuítas [...] no Brasil, os 

cursos organizados pelos Jesuítas funcionavam em colégios e seminários, e 

estruturavam-se, de modo geral, em quatro graus de ensino sucessivos e 

propedêuticos: o curso elementar, o curso de humanidades, o curso de arte e o 

curso de teologia. (ALVES, 2002, p.8-9).    

 

O curso de Filosofia com duração de três anos estava incorporado juntamente 

com a teologia na denominada “studia Superiora” jesuítica. Ao descrever o método 

pedagógico dos Jesuítas, França pontua que, para atender ao que equivale aos cursos 

secundários, o Ratio pormenorizou a organização curricular filosófica de forma mais 

precisa, 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

227 

1º ano – Lógica e introdução às ciências; um professor; 2 horas por dia. Fa -

7;9. 

2º ano – Cosmologia, Psicologia, Física – 2 horas por dia. Fa-7-10. Matemática 

– 1 aula por dia. A-20. 

3º ano – Psicologia, Metafísica, Filosofia Moral – Dois professores. 2 horas 

por dia. Fa-7-11; Fb-2. (FRANÇA,1952, p.47). 

 

A Filosofia dada conferia acento à ideologia dos Jesuítas para a salvaguarda 

doutrinal da ortodoxia católica, como também contra as correntes de pensamento que 

viessem desafiar seus ideários, como constatamos nas suas regras destinadas ao professor 

de Filosofia, assim descritas por França, 

 
1. Fim. — Como as artes e as ciências da natureza preparam a Inteligência para 

a teologia e contribuem paro a sua perfeita compreensão e aplicação prática e 

por si mesmas concorrem para o mesmo fim, o professor, procurando 

sinceramente em todas as cousas a honra e a glória de Deus, trate-as com a 

diligência devida, de modo que prepare os seus alunos, sobretudo os nossos 

para a teologia e acima de tudo os estimule ao conhecimento do Criador. 

2. Como seguir Aristóteles. - Em questão de alguma importância se afaste de 

Aristóteles, a menos que se trate de doutrina oposta à unanimemente recebida 

pelas escolas, ou, mais ainda, em contradição com a verdadeira fé. Semelhantes 

argumentos de Aristóteles ou de outro filósofo, contra a fé, procure, de acordo 

com as prescrições do Concílio de Latrão, refutar com todo vigor. 

3. Autores infensos ao Cristianismo. -Sem muito critério não leia nem cite na 

aula os intérpretes de Aristóteles infensos ao Cristianismo; e procure que os 

alunos não lhes cobrem afeição. 

4. Averrois. - Por essa mesma razão não reúna em tratado separado as 

digressões de Averrois (e o mesmo se diga de outros autores semelhantes) e, 

se alguma cousa boa dele houver de citar, cite-a sem encômios, quando 

possível, mostre que hauriu em outra fonte. 

5. Nâo se filiar em seita filosófica. - Não se filie nem a si nem a seus alunos 

em seita alguma filosófica como o dos Averroistas, dos Alexandristas e 

semelhantes; nem dissimule os erros de Averrois, de Alexandre e outros, antes 

tome daí ensejo para com mais vigor diminuir-lhes a autoridade. 

6. Santo Tomás.- De Santo Tomás, pelo contrario, fale sempre com respeito; 

seguindo-o de boa vontade todas as vezes que possível, dele divergindo, com 

pesar e reverência, quando não for plausível a sua opinião. (FRANÇA, 1952, 

p.158 -159). 

 

 A preocupação cautelar dos Jesuítas com os conteúdos transmitidos nas aulas 

em suas escolas foi reflexo da impostação apologética doutrinal desenvolvida na época e 

promovida pela Companhia de Jesus em nome da obediência à Igreja e ao papado. Tal 

perspectiva conservadora acompanhará a formulação do sistema educacional dos Jesuítas 

e nela, a Filosofia, até a chegada do marquês de Pombal ao Brasil. 

 

O Ensino Médio Brasileiro e a descontinuidade do Ensino da Filosofia  



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

228 

Após se passarem mais de dois séculos de presença hegemônica da 

congregação jesuítica na colônia brasileira, o contexto de grandes mudanças na Europa 

aos poucos foi se configurando numa ruptura com o ideário dos Jesuítas. A assunção de 

ideias liberais adotadas convenientemente pela aristocracia feudal, em nome do desejo de 

sobrevivência à decadente situação econômica de Portugal, abriu espaços para que a 

mudança de cenário conservada nas colônias fosse modificada. Reflexo desse abatimento 

português foram os contínuos acordos econômicos bilaterais com a Inglaterra, como 

esclarece Alves, 

[...] Portugal chegou em meados do século XVIII sufocado por uma aguda crise 

econômica, que dividiu a classe política lusitana em dois partidos, “cisão 

gerada e reforçada por relações conflituosas entre nobres, misturadas com as 

relações entre as ordens religiosas”. (ALVES, 2002, p.13).   

    

 Desse cenário surgiu a figura de Sebastião José de Carvalho e Melo, marquês 

de Pombal, que atuou como ministro do rei e ganhou preeminente força na coroa 

portuguesa quando suplantou, em 1758, os que se levantavam em oposição ao monarca. 

Ele identificou que a Companhia de Jesus estava entre os oposicionistas, motivo que 

marcará uma das razões da expulsão dos frades da ordem Jesuítica (1759). Na colônia 

brasileira, com o marquês de Pombal e o surgimento do iluminismo que o influenciará, 

se iniciou um processo de mudanças estruturais, inclusive na educação.  

Se os frades da Companhia de Jesus tiveram suas ideologias conservadoras, 

Pombal assume, em seu papel reformador no campo educacional, a figura do vanguardista 

da abertura e da renovação de Portugal convertido agora amplamente às ideias 

iluministas. Para Alves, o ano de 1772 é, no entanto, o marco principal das reformas 

pombalinas por ser o ano da criação da Universidade de Coimbra, 

 

[...] Foram criadas, nessa reforma, mais duas “faculdades maiores” a de 

matemática e a de filosofia. Um destaque que pode ser feito, em relação à 

faculdade de filosofia, diz respeito ao caráter desse curso. (...) mantém o 

“objetivo propedêutico” nos cursos de medicina, teologia, direito e cânones, 

porém, assumiu um outro, o ensino das ciências naturais como um fim em si 

mesmo. A filosofia é compreendida, nesse período, como “ciência natural”, 

numa perspectiva pragmática e com a “concepção de mundo burguesa”, que 

tem como sua maior preocupação o domínio do mundo material. (ALVES, 

2002, p.13-14). 

 

 O ensino da Filosofia, com a reforma educacional de Pombal, representa 

naturalmente, uma ruptura com a perspectiva implementada pela Companhia de Jesus, se 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

229 

na Ratio Studiorum se privilegiava o estudo de Aristóteles e Santo Tomás de Aquino, os 

novos estatutos da universidade de Coimbra, ao contrário, buscaram evitá-los. Cunha, 

demonstra ser possível checar a essa teorização pela simples dedução ao se analisar os 

conteúdos definidos nos novos estatutos,  

 

1) Filosofia Racional e Moral, 2) História natural, 3) física experimental, 4) 

Química Teórica e Prática. No segundo ano os estudantes deveriam cursar, 

além daquela cadeira, a de Geometria Elementar na faculdade de Matemática. 

(CUNHA, 1980, p.50). 

 

Podemos inferir que a derrocada dos Jesuítas trouxe para a educação 

brasileira mais danos do que mesmo benefícios, pois, além do enfraquecimento do ensino 

da Filosofia, perderam-se também a complexa estrutura educacional edificada na colônia 

e não houve uma imediata substituição alternativa ao sistema educacional escolar já 

implantado pela Companhia de Jesus. A reforma pombalina na colônia brasileira foi em 

última análise prejudicial. Concordamos com Romanelli, ao afirmar que 

 

[...] inúmeras foram as dificuldades daí decorrentes para o sistema educacional, 

da expulsão até as primeiras providências para a substituição dos educadores e 

do sistema jesuítico transcorreu um lapso de 13 anos. Com a expulsão, 

desmantelou-se toda uma estrutura administrativa de ensino. A uniformidade 

da ação pedagógica, a perfeita transição de um nível escolar para outro, a 

graduação, foram substituídos pela diversidade das disciplinas isoladas. 

(ROMANELLI, 1986, p.36).  

 

Uma proposta educativa nesse período, mas que não representa na colônia 

brasileira uma solução substitutiva ao sistema jesuítico, surgiu com a reabertura do 

Seminário Episcopal de Nossa Senhora da Graça de Olinda, em Pernambuco, pelo bispo 

José Joaquim da Cunha Azevedo Coutinho (1779 a 1802). Ele organizou o curso de 

Filosofia em dois anos de duração, segundo Alves, da seguinte forma, 

 

[...] A lógica, a metafisica, a ética e “parte da Física Experimental” era 

ministrado no primeiro ano, enquanto a história natural e a química ocupavam, 

com exclusividade, o segundo ano. Portanto, os conteúdos de filosofia natural 

predominavam sobre os de filosofia racional e de filosofia moral. Além de 

terem um lugar no primeiro ano, através de física experimental, gozavam de 

domínio pleno no segundo. (ALVES, 1993, p.135). 

 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

230 

Mesmo que o objetivo do bispo de Olinda tenha sido formar filósofos 

naturalistas, cientistas capazes de uma incursão nas riquezas naturais brasileiras, neste 

período, a formação no Seminário de Olinda cunhou princípios de grande influência no 

surgimento da consciência política daqueles que seriam os futuros protagonistas da 

Revolução Pernambucana (1817), lançando as bases das ideias liberais que 

protagonizarão a independência e o surgimento da República brasileira. 

No período imperial, o campo educacional buscou fundar um ensino voltado 

ao atendimento das necessidades do Estado em seus diversos quadros, mantendo ainda as 

estruturas pombalinas e eclesiais. Podemos inferir que, mesmo com a saída dos jesuítas 

do Brasil, o ensino de Filosofia teve continuidade e com as mesmas características 

trazidas pela presença deles, o que não deixou de ser um “retrocesso para o ensino da 

filosofia”, como teoriza Gallina, 

 
[...] neste contexto a filosofia, como integrante do conjunto das disciplinas do 

Ensino Médio, passou a ser considerada “como disciplina obrigatória nos 

estabelecimentos de ensino secundário, públicos e particulares”. Tal situação 

de obrigatoriedade não eliminou as dificuldades em relação à estabilização 

curricular da disciplina. [...] as alterações em relação ao período apropriado 

para o ensino da filosofia indicam falta de clareza sobre a sua importância na 

formação dos jovens. (GALLINA, 2000, p. 36-36). 

 

 

Neste mesmo raciocínio, essa indefinição a respeito da clareza e importância 

da Filosofia enquanto disciplina escolar terá, com a instituição da Primeira República 

(1889), uma repercussão semelhante, conservando a mesma ausência a respeito do seu 

objetivo que se arrastava desde a colônia, como afirma Alves, 

 
[...] desde o período colonial até o termino do período imperial a filosofia 

esteve presente na educação escolar, mas em caráter propedêutico ao ensino 

superior, sobretudo para os cursos de teologia e de direito. Porém, com a 

Proclamação da República, a presença da filosofia no ensino escolar brasileiro, 

que até então havia sido um ponto pacífico desde o início da colonização, muda 

de rumo radicalmente. (ALVES, 1993, p. 23-24). 

 

 

No transcurso de 1850 a 1951, a Filosofia como disciplina praticamente 

desapareceu dos programas oficiais de ensino. Com o decreto de nº 11.530, no ano de 

1915, aparece como disciplina facultativa, e timidamente reaparece nos currículos em 

meio a uma série de regulações e mudanças numa conturbada época social. Horn, 

descreve um escopo histórico que demostra ser impossível atribuir regularidade à 

presença da disciplina de Filosofia nesse período,  



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

231 

[...] das dezoito grades curriculares, decorrentes de igual número de reformas, 

cinco delas omitiram essa disciplina. Nos anos de 1856 e 1926 a “philosophia” 

era prevista para duas séries, da segunda à sétima, aleatoriamente, indistinção 

que a caracterizou nos currículos. Em 1850, 1858, 1882, 1929 e 1951 foi 

alocada em duas séries, e nos anos restantes, em apenas uma. Além da 

indeterminação programática, serial ou presencial, em significativo número de 

programas, a filosofia era disponibilizada como “curso livre”. (HORN, 2000, 

p. 24). 

 

A Filosofia no ensino secundário, nesse tempo, ficou sujeita às oscilações 

ideológicas que condicionaram sua presença nos currículos, definindo sua inclusão ou 

retirada no período inicial da República. 

Vale, neste percurso, destacar como exemplo o ano de 1925 com o decreto nº 

16.782, onde a Filosofia passa a compor efetivamente os currículos de maneira 

obrigatória por meio da Reforma de Rocha Vaz, que pretendia obrigar a formação para a 

vida no Ensino Médio, porém pouca coisa aconteceu, devido a ausência de objetivos e 

conteúdos filosóficos específicos, sendo assim mesmo, sem objetivos claros e conteúdo 

definidos, mantida pela Reforma de Francisco Campos no ano de 1931.  

Posteriormente, no ano de 1942, a Reforma de Gustavo Capanema, 

reconhecendo a importância para a educação da Filosofia, conservou-a, obrigatoriamente 

para os estudantes da 2ª e 3ª séries do curso clássico e para a 3ª série do curso científico, 

que são correspondentes, respectivamente, ao atual Ensino Médio. Tal impostação, no 

entanto, foi paulatinamente perdendo forças no currículo formal a partir de 1945. Segundo 

Cartolano, a Filosofia teve suas quatro horas semanais reduzidas posteriormente, 

 

[...] O então ministro da Educação e Saúde, Raul Leitão da Cunha, em Portaria 

de 10 de dezembro de 1945, modificou o regime para quatro aulas semanais 

na 3ª série do científico e três aulas nas séries do clássico, apenas distribuindo 

melhor o tempo destinado ao ensino da filosofia. Mas as alterações não cessam 

aí, e pela Portaria n.966, de 2 de outubro de 1951, que reestruturou os 

programas da disciplina para os cursos clássico e científico, as horas-aula 

semanais passaram a ser três, em ambas as séries desses cursos. Finalmente, a 

Portaria n.54, de 1954, reduziu o número de aulas semanais, estabelecendo um 

mínimo de duas horas por semana nas séries do clássico e uma hora, apenas, 

no científico. Esse quadro é uma mostra do processo de extinção da filosofia 

como disciplina obrigatória e, depois, como optativa, do currículo do ensino 

secundário, em nosso país. (CARTOLANO, 1985, p. 59). 

 

No ano de 1961, com a edição da primeira Lei de Diretrizes e Bases - LDB. 

nº 4.024/61, que trouxe a “descentralização do ensino”, a Filosofia foi indicada como 

componente do segundo ciclo no conjunto das disciplinas optativas, aparecendo agora, 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

232 

como lógica, perdendo neste momento, mais uma vez, não só o status de obrigatoriedade, 

como teve negada também sua concepção formativa dentro do ensino secundário. De 

acordo com Alves, 

 

[...] Devido às constantes alterações nas políticas educacionais implementadas 

no Brasil, após a Proclamação da República, a questão da presença ou ausência 

da filosofia no ensino secundário brasileiro chega às portas do golpe-civil-

militar de 1964, marcada por um processo de “extinção” gradativa do currículo 

que se manifestou na forma da sua carga horária. (ALVES, 2002, p. 34). 

 

Constatamos que, nas legislações no período republicano, a Filosofia foi 

perdendo sua obrigatoriedade como disciplina nas escolas brasileiras. E quando assumida, 

seu ensino era marcadamente carregado por um assento tecnicista, visando resultados 

objetivos condicionados às ideologias político-econômicas vigentes. Um resultado que 

podemos abstrair do que analisamos até o momento, é que a presença da disciplina de 

Filosofia na educação nacional sempre sofreu condicionamentos ligados as 

determinações político-ideológicas dominantes de cada época.  

Temos uma síntese lapidar de tudo o que foi analisado até o momento, 

principalmente a respeito do sistema educacional brasileiro ser estruturalmente 

condicionado aos modelos vigentes e das suas consequências refletirem o descontínuo 

processo do sistema educacional na história, o que interfere negativamente na formação 

humana brasileira, mesmo quando se teve oportunidade de fazê-lo diferente, segundo as 

teorizações de Florestan Fernandes, 

 

[...] É certo que a Republica falhou em suas tarefas educacionais. Mas falhou 

por incapacidade criadora: por não ter produzido os modelos de educação 

sistemática exigidos pelas sociedades de classes e pela civilização 

correspondente, fundada na economia capitalista na tecnologia cientifica e no 

regime democrático. Em outras palavras, suas falhas provêm das limitações 

profundas pois se omitiu diante da necessidade de converte-se em Estado 

educador em vez de manter-se como Estado fundador de escolas e 

administrador ou supervisor do sistema nacional de educação. Sempre tentou 

não obstante, enfrentar e resolver os problemas educacionais tido como 

“graves”, fazendo-o naturalmente segunda forma de intervenção ditada pela 

escassez crônica de recursos naturais e humanos. Isso explica por que acabou 

dando preeminência às soluções educacionais vinda do passado, tão 

inconsistentes diante do novo estilo de vida e das opções republicanas, e por 

que simplificou demais a sua contribuição construtiva em sua estrutura e 

organização, e marcadamente rígidos em sua capacidade de atendar às 

solicitações educacionais das comunidades humanas brasileiras. 

(FERNANDES, 1966, p. 04).  



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

233 

Esse hiato gerado pela inconsistência do Regime Republicano, também no 

campo educacional, foi o espaço necessário para alas conservadoras impetrarem seu 

projeto que culminou no golpe de Estado (1º de abril de 1964), depondo o governo do 

então presidente João Goulart. Diferentemente da metodologia usada na República, 

seguindo nosso raciocínio anterior, constatamos que o Governo militar no Brasil 

aparelhou o campo educacional ideologicamente como desdobramento da política 

defendida como “necessária” ao desenvolvimento; esses princípios estavam contidos 

dentro da Doutrina de Segurança Nacional e Desenvolvimento - DNSD. Em outras 

palavras, o Regime Militar implementou seu projeto utilizando o campo educacional, ao 

mesmo tempo, como vetor de ideário e de controle. 

Em decorrência disso, os militares assinaram acordos internacionais de 

cooperação técnica com os Estados Unidos da América (EUA), a serem executados por 

meio da Agência Norte Americana para o Desenvolvimento Internacional (USAID). 

Segundo Alves, a USAID passou a assessorar tecnicamente o Ministério da Educação 

para empreender reformas educacionais tidas como “necessárias”, 

 

[...] Os técnicos dessa agencia norte americana propuseram uma reformulação 

curricular dos diversos níveis de ensino escolar do Brasil, que deveriam se 

modernizar [...] visando formar quadros, ou melhor, mão-de-obra barata para 

preencher as categorias ocupacionais das empresas em expansão, 

especialmente das multinacionais que aqui se instalaram, reorganizaram-se os 

currículos escolares segundo o modelo tecnicista, sobretudo os do nível 

secundário, com vistas a formar indivíduos executantes de ideias apropriadas 

do exterior [...] neste cenário a filosofia passou a ter cada vez menos 

importância, seja por não servir aos objetivos tecnicistas da reforma em 

andamento, ou porque não se coadunava também com os objetivos 

ideológicos, condensados na DNSD. (ALVES, 2002, p. 37-38). 

 

Nesse mesmo período de ditadura e de assento tecnicista internacional no 

campo educacional brasileiro se vivenciava a Guerra-Fria, que instaurou os dois grandes 

blocos políticos ideológicos mundiais: os comunistas-socialistas e os capitalistas. O 

desdobramento disso, no Brasil, com seu traço marcadamente capitalista, refletiu na 

escola pela adoção de uma atitude de grande vigilância sobre as escolhas curriculares, no 

intuito de excluir o “perigo” do comunismo.  

Naturalmente, a Filosofia, por sua natureza especificamente crítica, formativa 

e analítica, passa nesse cenário neurótico a figurar como “inimiga” a ser extinta. Não 

somente a Filosofia, mas também as disciplinas que tratavam das humanidades, no 

período da ditadura civil-militar no Brasil (1964), foram restringidas ou escamoteadas. A 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

234 

partir desse momento, leis, decretos, resoluções e pareceres, no intuito de gerar um 

ambiente de controle e que justificasse sua exclusão do currículo, ganharam relevo.  

Excluída da grade curricular oficial, a Filosofia foi disposta como disciplina 

complementar com a Lei nº 5.692/71, que “reestruturou” o ensino do 1° e 2° graus3.  Esta 

Lei, imposta pelo regime militar, prevê a substituição da disciplina de Filosofia pelas 

disciplinas de Educação Moral e Cívica (EMC), Organização Social e Política Brasileira 

(OSPB) e Estudos dos Problemas Brasileiros (EPB). Tais disciplinas foram interpostas 

para o nível superior, com o dever de fazer desaparecer a Filosofia também do currículo 

superior. Para Alves,  

 

 
[...] A Lei nº 5.692/71 foi elaborada para responder a uma demanda econômica, 

do capital nacional e das multinacionais que necessitavam da mão-de-obra 

qualificada, mas de baixo custo, para o trabalho em suas industrias [...] Apesar 

das condições adversas, a filosofia poderia ser integrada no currículo pleno das 

escolas na parte diversificada, pelo menos do ponto de vista legal. Na prática, 

porém, isso se tornava quase impossível pelos muitos dispositivos criados pelo 

governo federal, aos quais já nos referimos acima, que inviabilizaram a 

inclusão da filosofia nesse nível de ensino. (ALVES, 2002, p. 41). 

 

 

As intermitências historicamente deflagradas à Filosofia como disciplina 

acompanham paralelamente a sua indefinição estatutária; as reservas impostas à Filosofia 

se assemelham sempre a depender dos objetivos dos regimes políticos estabelecidos. Os 

mesmos destinos na concepção dos cursos de Ensino Médio em cada época, 

paradoxalmente a Filosofia, que esteve tanto destinada para a formação em geral, quanto 

para a formação profissional. O reflexo desse impasse identitário sofrido pela forma em 

conceber o Ensino Médio, e em consequência disso, a Filosofia, é que ela foi sendo 

relegada nos currículos a uma série de equívocos quanto ao seu objetivo, interferindo na 

sua presença ou descontinuidade no ensino secundário brasileiro.    

Transcorridas quase quatro décadas, a Filosofia como disciplina reascende 

dentro do currículo do Ensino Médio brasileiro com a Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional – LDB nº 9.394/96, mesmo assim, mais uma vez, não foi claramente 

definida em seus conteúdos e papel de objetivar à formação efetiva para a cidadania, ou 

o reconhecimento como disciplina na formação crítico-reflexiva dos indivíduos 

 
3   Antigos primário, ginásio e colegial. O segundo grau tinha o objetivo de implementar a habilitação 

profissional. 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

235 

escolarizados de forma obrigatória, como há muito ansiava os que lutaram pelo seu 

retorno no período da repressão civil-militar.  

A LDB nº 9.394/96 tenciona como uma das metas apresentadas que ao 

concluir o Ensino Médio, a universalidade estudantil terá que deter o domínio de 

conhecimentos da Filosofia, afirmando-os como uma necessidade para o “exercício da 

cidadania”, mas sem inferir, no entanto, sobre a importância, nesse processo, do lugar dos 

conteúdos de Filosofia para o Ensino Médio brasileiro. Gallina, ao refletir sobre esse 

emblemático entendimento e possíveis resultados, apresenta algumas perplexidades, 

 

[...] Este objetivo esperado parece não estar em concordância com aquilo que 

foi definido para o Ensino Médio, pois, como se pode esperar de quem não tem 

uma disciplina de filosofia que domine conhecimentos filosóficos. Por incrível 

que possa parecer, o termo “necessário” dá ares de “contingente”. Se algo é 

necessário “ao exercício da cidadania”, implica que sem ele não pode haver o 

“exercício da cidadania”. Se o domínio dos conhecimentos filosóficos são 

necessários é porque eles são a condição sem a qual não pode haver formação 

para a cidadania, mesmo que os mesmos não sejam suficientes para tal 

formação. (GALLINA, 2000, p.42). 

 

Esse paradoxo criticado pela autora na referida Lei, ao se referir sobre a 

necessidade de inclusão dos conteúdos de Filosofia a serem ensinados no Ensino Médio, 

deve-se ao fato de quando vistos com um olhar mais investigativo, é possível encontrar 

dualidades e percepções abertas a outras compreensões interpretativas, que implicam até 

mesmo prescindir tais conteúdos. Entendemos ser paradoxal querer que os educandos 

concluam o ciclo do Ensino Médio obrigatoriamente consórcios dos saberes filosóficos, 

sem garantir a instituição plena da disciplina dentro da ‘grade’ curricular ou sem 

salvaguardar sua obrigatoriedade. Entendemos ainda que, para tais saberes serem 

garantidos, as metodologias pedagógicas e conteúdos que fundamentem a aprendizagem 

no campo filosófico devem, impreterivelmente, dispor do seu tempo e espaço garantidos 

no currículo obrigatoriamente.  

Nesse sentido, ao analisarmos a LDB, reafirmamos, com os autores acima 

citados, a constatação de que essa Lei, ao deixar transparecer que o ensino da Filosofia 

no Ensino Médio brasileiro não careça de ser oferecido na forma de disciplina, abriu um 

precedente danoso em relação à sua importância para o processo da formação cidadã dos 

jovens, o que encerra uma contradição, pois, na Lei, a Filosofia é defendida como 

“necessária” à mesma finalidade. Sobre esse aspecto, Alves classifica a presença da 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

236 

Filosofia na LDB como “inócua”, “genérica”, “imprecisa”, “vaga” e, num tom de crítica, 

reflete, 

 

[...] O fato de a disciplina continuar optativa não é estranho, isto apenas reflete 

uma dinâmica própria da história da filosofia no ensino escolar brasileiro, que 

teve uma presença indefinida no currículo desde a Proclamação da 

República[...] a história dessa disciplina no currículo escolar da educação 

básica brasileira demonstra que enquanto a decisão pela inclusão da filosofia 

no currículo demonstra que a decisão pela inclusão da filosofia no currículo 

for deixada a cargo de diretores de escola, secretários de educação, uma 

iniciativa particular de alguns “amantes da sabedoria”, será, na prática, ao 

contrário do que parece à primeira vista, uma forma de inviabilizar a presença 

da filosofia no currículo do Ensino Médio, uma vez que muitos dos 

responsáveis pela elaboração da grade curricular optam por outras disciplinas, 

em lugar da filosofia, quando esta não figura como disciplina obrigatória no 

currículo. (ALVES, 2002, p.69-70).   

 

Como resultado da contínua desarticulação das conquistas da Filosofia desde 

a Lei nº 11.684/08, desdobram-se um grande retrocesso nas últimas legislações, originada 

pela Medida Provisória nº 746/16 e transformada na Lei nº. 13.415/17 que reformou o 

Ensino Médio Brasileiro. Seguida pela Resolução CNE/CP nº 2, de 22 de dezembro de 

2017, que instituiu unilateralmente a Base Comum Curricular – BNCC.  E continuada 

pelo atual presidente do Brasil. Ao fazer uma declaração no seu Twitter, relatando que o 

Ministério da Educação estuda descentralizar os investimentos das ciências humanas em 

faculdades como Filosofia e Sociologia, afirma Bolsonaro (2019), “o objetivo é focar em 

áreas que gerem retorno imediato ao contribuinte, como: veterinária, engenharia e 

medicina”.  

 

Conclusão 

 

Historicamente, nunca se experimentou uma continuidade nos currículos do 

Ensino Médio relacionados à Filosofia e a seus conteúdos no Brasil. A criação de áreas 

transversais ao seu conhecimento abandonou nomenclaturas como disciplina, mais que 

isso, demostrou uma desregulação do ensino secundário, fruto de uma agenda impositiva 

marcadamente política, enquadrando a escola como vetor ideológico do Estado. É sempre 

salutar recordar que, desde a Grécia Antiga, o que caracterizou a primeira sistematização 

do pensamento filosófico foi o surgimento das escolas; nelas, seus expoentes transmitiram 

sua teoria do conhecimento pelo ensino, com métodos próprios, onde seu ethos primordial 



_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

237 

era alcançar a liberdade para contemplar a felicidade (eudaimonía). A Filosofia sempre 

gerou uma profícua relação entre escola e ensino; nesse raciocínio, o papel da disciplina 

no Ensino Médio é conferir aos educandos a capacidade investigativa do querer-saber, na 

formação da consciência crítica do para-quê-saber e na construção do agir ético do 

porquê-saber, fornecendo condições para que os educandos contemplem, pelo 

conhecimento, a liberdade, e exerçam plenamente a cidadania. O cenário atual não só 

revela uma inegável descontinuidade ao Ensino da Filosofia no Ensino Médio, como 

materializa uma ameaça estendida também ao Ensino Superior. 

 

REFERÊNCIAS 

ALVES, Dalton José. A filosofia no ensino médio: ambiguidades e contradições na 

LDB. Campinas – SP: Autores Associados, 2002.  

BOLSONARO, Jair M. @jairbolsonaro: Disponível em: https: 

twitter.com/jairbolsonaro?ref_src=twsrc%5Egoogle%7Ctwcamp%5Eserp%7Ctwgr%5E

author. Acesso em 15 de mai. 2019. 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. MEC. 1996. Disponível 

em: <<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/19394.html>> Acesso em 02 jun. 

2018.  

______. Lei nº 11.684/08. Altera o art. 36 da Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996. 

Brasília, DF, 2008. Disponível em: <<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2008/lei/l11684.htm>>  Acesso em o6 de jun. 2018. 

______. SEMTEC. Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio: Parte I 

– Bases Legais. Brasília, DF, 1999a.  

______. SEMTEC. Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio: Parte I 

V– Ciências Humanas e suas Tecnologias. Brasília, DF, 1999b. 

______. SEMTEC. Parâmetros Curriculares Nacionais de Filosofia (PCM+EM). 

Brasília, DF: MEC/SEB. 2002.  

______ . MEC/SEB. Orientações curriculares para o ensino médio – OCN. Volume 3 

– Ciências Humanas e suas tecnologias. Brasília, DF, 2006. 

______. MEC/CNE. Base Nacional Comum Curricular – BNCC – Etapa Ensino 

Médio. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/conselho-nacional-de-educacao/base-

nacional-comum-curricular-bncc-etapa-ensino-medio>Acesso em 16 de jun. 2018.  

CARTOLANO, M. Tereza P. Filosofia no 2° grau: estudos realizados em escolas de 

Campinas-SP. São Paulo: Cortez Autores Associados,1985. 

CUNHA, L. A. A Universidade Temporã. O Ensino Superior da Colônia à Era Vargas. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1980. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/19394.html
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm%3e%3e%20%20Acesso%20em%20o6
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm%3e%3e%20%20Acesso%20em%20o6
http://portal.mec.gov.br/conselho-nacional-de-educacao/base-nacional-comum-curricular-bncc-etapa-ensino-medio
http://portal.mec.gov.br/conselho-nacional-de-educacao/base-nacional-comum-curricular-bncc-etapa-ensino-medio


_O ENSINO DA FILOSOFIA NO BRASIL: DESCONTINUIDADE E AMEAÇAS 

Antonio Basilio Novaes T. de Menezes/ Roberto Ribeiro da Silva 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 225 - 238 

 

238 

FRANÇA S.J., Leonel. O método pedagógico dos jesuítas: o "Ratio 

Studiorum": Introdução e Tradução. Rio de Janeiro: Livraria Agir Editora, 1952. 

FERNANDES, Florestan. Educação e sociedade no Brasil. São Paulo, Dominus/Edusp, 

1966. 

GALLINA, Simone F. S. A disciplina de Filosofia e o Ensino Médio. In: GALLO, 

Silvio; KOHAN, Walter Omar. (Orgs.). Filosofia no Ensino Médio. Rio de Janeiro; 

Petrópolis: Vozes, 2000. 

HORN, Geraldo Balduíno. A presença da filosofia no currículo do ensino médio 

brasileiro. In: GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter Omar (Orgs.). Filosofia no Ensino 

Médio. Petrópolis: Vozes, 2000. 

ROMANELLI, Otaíza de Oliveira. História da Educação no Brasil: (1930/1973). 40. 

Ed.- Petrópolis, RJ: Vozes, 2014.  

 
 



 

 

239 

A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO NEOLIBERAL 

BRASILEIRO: POR UMA VIDA MAIS SOLIDÁRIA E DE ACOLHIMENTO, PARA 

AS EPIDEMIAS E CRISES SE REPETIREM MENOS! 

 
Nestor Francisco Rambo1 

Resumo: 

Em tempos de pandemia, quando pensamos na superação da crise, é preciso uma responsabilidade no conjunto da 

sociedade. Os Estados, escolas, empresas, sindicatos e universidades precisam (re)pensar estratégias de cooperação 

entre os homens.   No Estado moderno o sujeito reconhecido como cidadão, encontra-se em crise. A idealização 

universal do “ser cidadão” encontra-se fragilizada, rompida da sua existência como ser humano. Nos currículos 

escolares será necessária a ênfase para uma educação voltada para a sustentabilidade, pois o aquecimento global e 

a economia não solidária, não comunitária, do desperdício, e, não distributiva, vai definhando com o planeta. O 

desemprego e a fome aumentaram no mundo. São necessárias formas associativas de trabalho. Com o Novo 

FUNDEB, existe a possibilidade do salário do professor da Educação Básica no Brasil ser mais justo, com a 

observância da Lei do Piso do Professor e Planos de Carreira, que contemplem os diferentes níveis de formação e 

formação contínua. Com salários mais dignos e justos aos professores, ganha a sociedade, e aprimora-se a ciência, 

a tecnologia e a pesquisa. Ganha a educação em qualidade, com profissionais mais motivados. O capitalismo 

neoliberal em curso no Brasil e em outras partes do mundo, exercem uma forte pressão sobre os nossos currículos 

escolares. A mentira que vale como verdade, e a verdade que vale como mentira, como parte da cultura neoliberal, 

desestruturam as famílias, crianças, os jovens, a classe trabalhadora e os professores. É chegado o momento que 

almejamos, um mundo pós-pandemia, mais fraterno, solidário e cooperativo. Na educação, o professor é um dos 

profissionais mais vulneráveis ao Covid-19, e, diante desse quadro, as aulas presenciais não devem reiniciar no 

presente ano, ou, enquanto não for descoberto a cura da doença. O professor voltará mais valorizado pelas famílias, 

pela dimensão da complexidade que envolveu os pais em lidarem com os filhos nas tarefas escolares. Urge, que o 

Estado, o MEC e os políticos valorizem o professor com melhores condições de trabalho e salário. A 

responsabilidade e a solidariedade, são dimensões inseparáveis da ética. Se me sinto responsável, também   me 

sinto solidário.  

Palavras-chave: Estado, cidadania, globalização, solidariedade, pandemia, educação. 

 

NETWORK EDUCATION IN THE TIME OF PANDEMIC IN THE BRAZILIAN 

NEOLIBERAL STATE: FOR A MORE SOLIDARY AND WELCOME LIFE, 

LESS PEOPLE REPEAT FOR EPIDEMICS AND CRISES! 

 
Nestor Francisco Rambo 

 

Abstract: 

In times of pandemic, when we think about overcoming the crisis, there is a need for responsibility in society as a 

whole. States, schools, companies, unions and universities need to (re) think strategies for cooperation between 

men. In the modern state, the subject recognized as a citizen is in crisis. The universal idealization of “being a 

citizen” is weakened, broken from its existence as a human being. In school curricula, an emphasis on education 

focused on sustainability will be necessary, as global warming and the non-supportive, non-community economy 

of waste, and, non-distributive, will languish with the planet. Unemployment and hunger have increased 

worldwide. Associative forms of work are needed. With the New FUNDEB, there is a possibility that the basic 

 
1   Doutor em Geografia, com ênfase no Ensino, Território e Ambiente (UFRGS); Mestre em Geografia, com 

ênfase no Ensino, Território e Ambiente (UFRGS);  Especialização em Geografia Regional (Unochapecó); 

Geografia (Unochapecó); Estudos Sociais (Unisinos); Ex-Bolsista da FAPESC; Professor na Rede Pública 

Estadual de Santa Catarina (32 anos); Professor Universitário (11 anos); Co-autor de Diretrizes 3  - Organização 

da Prática Escolar na Educação Básica do Território Catarinense (2001),  Co-autor da Proposta Curricular de 

Santa Catarina (2014); Co-autor da BNCC – Currículo Base da Educação Infantil do Ensino Fundamental do 

Território Catarinense (2019); Co-autor da BNCC – Ensino Médio do Território Catarinense (2020), em 

elaboração. E-mail: nestorfranciscorambo@yahoo.com.br 

 

mailto:nestorfranciscorambo@yahoo.com.br


____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

240 

education teacher's salary in Brazil is fairer, with the observance of the Teacher's Floor Law and Career Plans, 

which contemplate the different levels of training and continuing education. With more dignified and fair salaries 

for teachers, society gains, and science, technology and research are improved. Quality education wins, with more 

motivated professionals. Neoliberal capitalism underway in Brazil and in other parts of the world, puts a strong 

pressure on our school curricula. The lie that counts as a truth, and the truth that counts as a lie, as part of neoliberal 

culture, disrupt families, children, young people, the working class and teachers. The time has come for a post-

pandemic world that is more fraternal, supportive and cooperative. In education, the teacher is one of the 

professionals most vulnerable to Covid-19, and, given this situation, face-to-face classes should not restart this 

year, or, until the cure for the disease has been discovered. The teacher will come back more valued by families, 

due to the dimension of the complexity that involved parents in dealing with their children in school tasks. It is 

urgent that the State, the MEC and the politicians value the teacher with better working conditions and salary. 

Responsibility and solidarity are inseparable dimensions of ethics. If I feel responsible, I also feel supportive. 

Keywords: State, citizenship, globalization, solidarity, pandemic, education. 

 

Introdução 

A atual crise da Covid-19, que parou a maioria das escolas, universidades e 

modificou a postura da maioria das organizações institucionais no Brasil e no mundo, ensinou 

e mostrou ao mundo, que a sustentabilidade do planeta está chegando ao limite. 

O isolamento social das famílias e da sociedade, permitiu perceber que para a 

superação da doença, das dificuldades, da pandemia, da crise da Covid-19, e, de inúmeros 

outros problemas dela decorrentes, que não adianta falarmos em “superação da crise”, se não 

pensarmos e nos responsabilizarmos pelo conjunto da sociedade. Nunca a sociedade, os 

Estados, as escolas, as universidades e as empresas tiveram que (re)pensar novas estratégias de 

cooperação entre os homens. Ou o mundo pensa em novas estratégias de cooperação, numa 

vida mais solidária e de fraternidade, caso contrário, as epidemias e crises se repetirão numa 

escala (temporária) cada vez menor. O autor (Chagas, 2012, p.43), chama a atenção com seus 

estudos e análises a partir de Marx, a problemática da fragmentação humana no mundo, 

afirmando que,  

 

No Estado moderno, a universalidade, a genericidade, localiza-se na cidadania, nos 

direitos humanos, mas não permite ao sujeito fragmentado reencontrar a sua unidade, 

pois a universalidade presente não é concreta, efetiva, mas abstrata, formal. No Estado 

moderno, o sujeito é reconhecido como cidadão, como um ser universal, mas esta 

idealidade universal está separada, abstraída, de sua existência real e particular. 

 

Nos currículos escolares será necessária a ênfase para uma educação voltada para a 

sustentabilidade, pois o aquecimento global e a economia não solidária, não comunitária, do 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

241 

desperdício, e, não distributiva, vai definhando com o planeta. O desemprego e a fome 

aumentaram no mundo. Assim sendo, deve tornar-se senso comum, com uma nova cultura e 

tomada de postura, em preservar-se o meio ambiente, a água, as florestas, a ictiofauna, os 

biomas e a preservação da vida animal.  

A atual crise da pandemia deve servir como alerta e preparo para outras que virão 

num futuro próximo. A geografia da população mundial cresceu muito. A China está 

contabilizando 1,4 bilhão de pessoas. A Índia, contabiliza 1,3 bilhão de pessoas. A África 

Subsaariana, não consegue sequer matar a fome das crianças, muito menos fazer uma campanha 

de natalidade.  Neste patamar de somatórios, contabilidades e mensuras, nada animadores para 

a sustentabilidade do planeta, a escola e a educação ganham relevância para o “sonho de viver 

bem”, conforme salienta Gadotti (2009, p.14). Além disso, Gadotti (2009, p. 14), ensina-nos, 

que sustentabilidade “é equilíbrio dinâmico com o outro e com o meio ambiente, é harmonia 

entre os diferentes”. Eis que se clama por uma vida mais justa, solidária e para todos. 

Em épocas de crise e de pandemia como a de agora, no presente ano de 2020, mais 

do que nunca precisamos despertar para uma educação voltada para a “economia solidária”, 

regida pelos princípios, que são no dizer de Gadotti (2009, p. 150), constituídos pela 

“solidariedade, liberdade, da inclusão social e da emancipação”. Devemos voltar nossos 

currículos e nos concentrar numa educação voltada para a cooperação. 

Neste tempo de pandemia, a educação teve que reinventar-se, amoldar-se e até 

aperfeiçoar-se a uma nova cultura, baseada no “informacional” num mundo conectado em 

redes.  Para Castells (2009, p. 141), o mundo informacional possui aspectos bons e menos bons, 

ao afirmar que,  

portanto, o resultado líquido do primeiro estágio da revolução informacional traduziu-

se em vantagens e desvantagens para o progresso econômico. Além disso, a 

generalização da produção e da administração baseadas em conhecimentos para toda 

a esfera de processos econômicos em escala global requer transformações sociais, 

culturais institucionais básicas que, se considerarmos o registro histórico de outras 

revoluções tecnológicas, levarão um certo tempo. É por isso que a economia é 

informacional, e não apenas baseada na informação, pois os atributos culturais e 

institucionais de todo o sistema social devem ser incluídos na implementação e 

difusão do novo paradigma tecnológico. 

 

 

Como lado nefasto, do atual estágio da globalização, percebemos a perda e a 

desvalorização de símbolos humanos, do currículo escolar, presentes em discussões 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

242 

importantes da BNCC, nos Estados do Território Brasileiro. Valores importantes da vida 

humana, como liberdade, cooperação, solidariedade, saúde baseada na ciência e na vida, são 

ridicularizados. O capitalismo neoliberal em curso no Brasil e em outras partes do mundo, 

exercem uma forte pressão sobre os nossos currículos escolares. A mentira que vale como 

verdade, e a verdade que vale como mentira, como parte da cultura neoliberal, desestruturam 

as famílias, crianças, os jovens, a classe trabalhadora, a Justiça, o Estado e a Igreja (como 

instituição). O estudioso e Jurista Casara (2020, p.1), ensina-nos e chama a atenção para o atual 

momento de preocupação na conjuntura nacional brasileira, que vem de encontro à nossa 

preocupação com os currículos nas escolas brasileiras, visto que 

 

Mistificadores e fanáticos dos mais variados tipos passam a ocupar o mesmo espaço 

na arena pública que cientistas e estudiosos. Hoje, os “negacionistas” da crise 

sanitária, da mesma maneira que os negacionistas da ditadura militar brasileira ou da 

crise climática, passam a desinformar e a reforçar preconceitos em meios de 

comunicação que deveriam ter por função produzir informação de qualidade.  

 

 

O Juiz do Tribunal de Justiça do Rio de Janeiro, Rubens Casara passou a ser uma 

grande referência quando o assunto é “fanatismo ideológico”. O seu estudo e suas contribuições 

são importantes no campo educacional. Casara (2020, p.1), destaca que,  

 

o fanatismo impede qualquer reflexão. Isso porque para o fanático só existem 

“certezas”. E a existência de dúvidas é fundamental ao desenvolvimento do 

pensamento e da crítica. Mesmo no campo religioso, a dúvida é fundamental à 

construção da ideia de fé, enquanto as certezas levam aos fundamentalismos que 

negam a alteridade. Pode-se dizer que as certezas são inimigas da ciência e do 

conhecimento. A ideologia, em sua concepção negativa, nubla a percepção da 

realidade, o que facilita o surgimento de fanatismos. As certezas e as ideias 

inquestionáveis levam à interdição do debate. Fanatismo e ideologia, portanto, geram 

posturas anti-intelectualistas e a demonização do conhecimento, vistos como 

desnecessários e até como perigosos. O fanatismo também leva a fenômenos como o 

“negacionismo”. Isso porque a negação da realidade, da história e da ciência, não raro, 

é o mecanismo necessário à justificação de uma “certeza”, ainda que delirante, como 

ocorre nos casos de paranoia. 

 

 

As linhas que seguem são uma reflexão, de que nas escolas e nas salas de aula o 

ensino envolto no improviso, sem aparato científico, com o desprezo dos valores e da cultura, 

onde tudo é negociável, descartável e infinito, não serve para as crianças e “as juventudes”. 

Urge, que nossos alunos precisam de um tratamento firme, com ciência e tecnologia, 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

243 

humanizado, com sonhos e projetos, como pessoas, e, não como objetos descartáveis. Percebe-

se ainda a destruição da razão como projeto. O percurso formativo para muitos políticos não 

tem importância. Assim, sobra-lhes a mentira e a blasfêmia. Precisamos superar esses péssimos 

exemplos, no atual momento da pandemia da Covi-19 e da crise econômica e educacional 

vivenciado no Brasil, para investir mais nas escolas, nos professores e na educação. 

 

O Novo FUNDEB e o Salário dos Professores: economia, saúde e futuro da educação! 

 

No correr da presente pandemia da Covid-19, o Ministério da Educação e Cultura 

(MEC) não mostrou capacidade e está sendo ineficaz para traçar metas e diretrizes para um 

possível retorno às aulas em fins de 2020 ou inícios do ano de 2021. A crise na educação 

brasileira, aprofundada pela pandemia, com o fechamento das escolas de forma muito repentina, 

agravada pela falta de gestão e liderança do MEC, fez com que houvesse muito improviso, 

insegurança e desorientação nas Secretarias da Educação Pública Brasileira.  

A sociedade brasileira sentiu profundamente o desprezo pela ciência, tecnologia e 

conhecimento. A maioria das escolas de Santa Catarina, conforme dados apresentados aos 

professores em “Live” da Secretaria de Estado da Educação, esforçam-se muito no ensino 

remoto. A Educação a Distância (EAD) é um exemplo e merecedora de elogios. Sabemos, no 

entanto, que o ensino presencial é insubstituível. A política brasileira não tem permitido que 

nas redes públicas houvesse um adequado planejamento e uma coordenação e reordenação de 

currículos. O MEC com seguidas trocas dos seus Ministros, continua na contra mão, 

engatinhando e desorientado nos investimentos da Educação Básica, nas Universidades 

Federais e nos investimentos da ciência e tecnologia, com falta de recursos para as Bolsas de 

Estudos, na Graduação e Pós Graduação, com destaque aos Cursos de Mestrado, Doutorado e 

Pós-Doutorado.  

No final deste ano, ou no início de 2021, no possível retorno às aulas presenciais 

nos espaços físicos das Unidades Escolares, a sociedade espera que as redes públicas estejam 

bem preparadas para um momento único na história recente da humanidade, num mundo 

conectado em redes. O currículo é a ferramenta que deve ser o norteador da prática e da 

atividade do professor em sala de aula. É esperada a continuidade no engajamento para a 

concretização das competências gerais estabelecidas pela BNCC e seus trabalhos organizados 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

244 

em cada Estado. Para que as competências se concretizem ao logo do percurso da Educação 

Básica, é preciso que todos se responsabilizem: professores, alunos, pais, gestores, políticos e 

governantes. Espera-se uma melhor valorização da ciência, tecnologia, cultura e valorização 

profissional dos educadores brasileiros da Educação Básica. 

Esperamos com grande expectativa a “revolução na educação brasileira”. Esta deve 

incluir neste momento a tão sonhada valorização dos profissionais da educação. A Lei do Piso 

nacional, o Plano Nacional da Educação, o Currículo Base da Educação Infantil e do Ensino 

Fundamental do Território Catarinense e a Proposta Curricular de Santa Catarina, são exemplos 

que legitimam um salário mais justo e um plano de carreira a ser cumprido, não apenas em 

Santa Catarina mas em todo o espaço do território nacional. O Fundo de Desenvolvimento da 

Educação Básica (FUNDEB), com suas novas equações e (re)adequações, aprovado em 

definitivo, precisa ainda ser melhor compreendido, para entendermos se é de fato dali que vai 

sair uma remuneração mais digna aos professores da Educação Básica. O FUNDEB, 

paralelamente com a Lei do Piso Nacional nunca teve verdadeira sintonia nos diferentes Estados 

e Municípios Brasileiros, sendo parcialmente cumprido. Poucos são os Estados e Municípios 

que cumprem integralmente a Lei do Piso e o Plano de Carreira do Magistério Público.  

Um país rumo ao desenvolvimento, que remunera bem seus professores é outro 

nível de cultura. Seria outro nível se isso fosse uma realidade no Brasil. Qual nada. Estamos 

muito atrasados. Momentaneamente nenhuma grande revolução em vista. Os professores estão 

desnorteados e a educação não a atenção merecida. O autor Marx (2018, p. 155), ensina-nos 

que 

 

uma classe oprimida é a condição vital de qualquer sociedade baseada no antagonismo 

das classes. A libertação da classe oprimida implica, portanto, necessariamente a 

criação de uma sociedade nova. Para que a classe oprimida possa libertar-se, é 

necessário que os poderes produtivos já adquiridos e as relações sociais existentes não 

possam mais existir lado a lado. De todos os instrumentos de produção, o maior poder 

produtivo é a própria classe revolucionária. 

 

A cultura de remunerar mal os professores e profissionais da educação é histórica 

no Brasil. Quantos decênios, com planos e metas, com belas teorias, jogadas ao léu. Pois para 

os professores não. Faltou vontade política. O Estado não é por acaso uma “comunidade 

ilusória”, no dizer de Chagas (2012, p. 43). Isso vem de encontro com a afirmação de Marx 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

245 

(2018, p. 155), ao ressaltar que “a condição de libertação da classe trabalhadora é a abolição de 

qualquer classe, como a condição de libertação do terceiro estado, da ordem burguesa, foi a 

abolição de todos os estados e de todas as ordens”. Eis que a classe dos professores, precisa 

posicionar-se e trabalhar de forma associativa com sindicatos que a representam. Sozinhos, 

isolados, não nos libertamos. 

Objetivamente ao longo da história, ao pagar salário aos professores, a intenção do 

governo sempre foi economizar. No Brasil, os professores da Educação Básica das diferentes 

redes públicas recebem muito mal. A rede particular da Educação Básica também remunera 

mal; a exceção são alguns colégios tradicionais das capitais e grandes centros urbanos; mas 

estes também ao longo da história foram nivelando os salários muito próximo às remunerações 

pagas pela rede pública de ensino.  

A maioria das Universidades particulares de ensino, também remuneram mal os 

seus professores, pois tem como parâmetro e mensura os péssimos salários pagos na Educação 

Básica. Ao melhorarmos o salário na Educação Básica, promessa do Novo FUNDEB, podemos 

“revolucionar” o salário do professor no Brasil como um todo, tornando-o mais justo em todos 

os níveis. Ganha a ciência, a tecnologia e a pesquisa. Ganha a educação em qualidade, com 

profissionais mais motivados. 

O autor Chagas (2012, p.43), chama a atenção em seu estudo, do homem que está 

despojado da sua existência real, afirmando que,  

 

o Estado moderno faz abstração do homem real e só o satisfaz de forma imaginária, 

abstrata. Tal Estado não pode, pois, suprimir as raízes da fragmentação e da ilusão 

humana; ele é, antes, a fonte da religiosidade, à medida que ele aparece, agora, como 

uma comunidade ilusória, corno um universal abstrato, tal como o Deus cristão, como 

um ser ilimitado, todo poderoso, sem o qual o sujeito não pode subsistir. 

 

 

O Brasil perde, conforme estatísticas recentes divulgadas pela Organização das 

Nações Unidas (ONU), para a maioria dos países da América Latina, com investimentos nos 

salários dos professores e em investimentos com alunos na Educação Básica.  Se formos para 

a América do Norte, Japão, Tigres Asiáticos e Europa, nossa posição cai vertiginosamente em 

remuneração aos professores da Educação Básica. 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

246 

A atual crise da pandemia do Covid-19, ensinou-nos que o Brasil precisa investir 

urgentemente em escolas, nos alunos, nos professores e em tecnologias educacionais, com 

destaque aos computadores, internet e Laboratórios de Informática. Com relação a este aspecto, 

Rambo (2020, p. 36), enfatiza que  

 

A cultura virtual dos Laboratórios de Informática, da rede estadual catarinense deixam 

a desejar. Contrapondo às contas Google dos professores, “temos poucas nuvens”, 

quando falamos em Laboratórios de Informática nas escolas da Rede Pública Estadual 

Catarinense. Temos sombras, quando olhamos o presente e o futuro a curto prazo na 

área das tecnologias, visto que as escolas não possuem nem sequer professores 

coordenadores desses ambientes de laboratório. Como todo laboratório, é um 

ambiente que exige manutenção, aprimoramento técnico, preparo, cuidado e 

orientação. Por ser das tecnologias, a sala da internet e dos computadores requer 

professor treinado.  

 

Os professores e alunos da Rede Pública no Brasil, possuem dificuldades 

financeiras em aplicar em tecnologias de ponta para o seu uso pessoal. Com o atual salário, a 

maioria dos professores da Educação Básica não possuem condições em instalarem na sua 

residência tecnologias boas como internet de banda larga, assinatura online de bons programas 

na sua área de formação ou TV Digital por assinatura, ou mesmo um computador que 

acompanhe a evolução das tecnologias. Numa recente pesquisa sobre a remuneração dos 

professores, o autor Matijascic (2017, p. 34), como técnico do Ipea, descreve sua pesquisa, 

afirmando que, 

 

a remuneração dos professores é relativamente baixa em um contexto nacional e varia 

bastante entre regiões e, mais ainda, por local de residência e tipo de empregador. A 

consolidação de uma nova realidade, na qual o salário médio será equivalente à média 

dos profissionais com nível superior completo, deve mudar essa realidade para 

melhor, mas a heterogeneidade no Brasil tende a persistir. Por um lado, essa 

heterogeneidade se daria pelo fato de a remuneração do mercado de trabalho 

apresentar essa marca ao longo do Brasil. Nesse sentido, se o perfil de remuneração 

dos professores da educação básica se tornar mais homogêneo ao longo do Brasil, sua 

situação será de destaque no interior do país e nas regiões menos desenvolvidas, pois 

os níveis médios de renda dessas cidades ou regiões é menor. Já nas regiões mais 

desenvolvidas, a disparidade pode continuar elevada, pois a presença de mercados 

laborais mais dinâmicos demanda mais profissionais com maiores níveis de instrução. 

Por outro lado, propor salários com diferenciação regional pode marcar uma postura 

de manutenção da desigualdade que atinge o Brasil. 

 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

247 

Em países desenvolvidos, o professor é um dos primeiros profissionais a ter o 

acesso às tecnologias digitais, para oferecer mais ao aluno na aprendizagem. No Brasil, o 

professor e os alunos da Educação Básica sofrem por serem os últimos. Sofrem nas escolas pela 

péssima qualidade dos equipamentos, multimeios, internet e computadores de péssima 

qualidade. Além disso, sofrem nas suas residências, por não acompanharem a evolução dos 

equipamentos, tecnologias e a internet, pela falta de condições financeiras para adquiri-los, 

dificultando a pesquisa, a comunicação e a clareza dos métodos necessários para a 

aprendizagem. Sobre a situação dos professores fora das escolas, o autor Matijascic (2017, 

p.35), destaca ainda que “existem professores que se inserem em condições de trabalho mais 

frágeis, e isso implica uma situação familiar dotada de carências e que requer atenção por parte 

dos formuladores de políticas públicas, ainda que isso seja de limitada envergadura”.   

O atual piso salarial do professor no Brasil, conforme levantamento da Organização 

para Cooperação e Desenvolvimento Econômica (OCDE), divulgado em 2019, mostra os 

rendimentos do magistério no Brasil nas últimas posições entre os países partícipes da pesquisa.  

O Quadro 1, a seguir, baseado com os dados levantados pela OCDE, nos dá uma síntese, da 

distância que separa o Brasil dos países desenvolvidos quanto aos rendimentos de um professor, 

além de mostrar a média salarial de um professor na Europa. 

 

Quadro 1 - Países, Salário Inicial e o Salário no Topo da Carreira do Professor da 

Educação Básica no Mundo 

 

País Salário Inicial Salário/Topo da Carreira 

1º. Luxemburgo US$ 79.551 US$ 138.279 

2º. Suíça US$ 71.249 US$ 109.240 

3º. Alemanha US$ 63.866 US$ 92.386 

Média da OCDE US$ 34.943 US$ 59.639 

Média da Europa US$ 33.871 US$ 58.736 

40º. Brasil US$ 13.971 Não divulgado 

Fonte: OCDE. 2019. Adaptação: autor. 

É chegado o momento, no qual o cenário político e a (re)organização do MEC, 

devem fazer o magistério da Educação Básica mais atrativo financeiramente, e, tornar as 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

248 

jornadas de trabalho menos pesadas com condições de trabalho mais dignas. O trabalho do 

professor no Brasil, conforme levantamento da OCDE, é muito insalubre. Trabalha em salas de 

aula pequenas e lotadas, não possui sala ambiente adequada para o preparo de aula, não possui 

bibliotecas com periódicos e revistas científicas de divulgação atualizadas e permanentes, 

faltam livros atualizados nas diferentes áreas de formação, faltam banheiros adequados, e a falta 

de Laboratórios de Informática entre outros. Além disso, a OCDE, mostrou ainda o fato de que 

muitos professores no Brasil possuem até três empregos para ter um salário digno. Ele não pode 

se dedicar a uma única escola, ao mesmo grupo de alunos e professores. Além disso, convive 

pouco com a sua família. Assim, a saúde, o esgotamento, a qualidade de vida e o rendimento 

desse professor vai caindo gradativamente com o passar dos anos. A Organização Mundial da 

Saúde (OMS), fez inúmeros alertas nos últimos anos aos países e seus governantes, para 

tratarem a questão da saúde do professor com mais dignidade. O alerta está aí e não deve passar 

em branco. 

Além do aspecto da saúde, o atual estágio da globalização interfere para na 

qualidade de vida do professor e trabalhadores em geral, conforme é destacado por Rech (2008, 

p. 80), visto que, no espectro da globalização atual, impõe -se um estranho estilo ressentido no 

qual se declara o fim cabalístico da história, do homem, do Estado-nação, da sociedade, do 

trabalho e dos trabalhadores, das ideologias, da política, dos partidos políticos, do sindicalismo, 

da democracia, das instituições representativas e dos antagonismos entre as nações e entre as 

civilizações. Na transição para a futura sociedade numérica e das novas tecnologias, a única 

noção que escapa à leitura escatológica do fim de tudo é a do homo economicus, do indivíduo 

isolado de qualquer determinação social cultural e histórica. 

No presente ano de 2020, o Sindicato dos Profissionais da Educação de Santa 

Catarina (SINTE), divulgou um resultado da pesquisa com os profissionais da educação que 

trabalham na Rede Pública de Santa Catarina. Os resultados são alarmantes, visto que a pesquisa 

mostrou uma estatística, com muitos profissionais doentes, com excesso de trabalho, 

profissionais endividados e professores com mais de uma escola ou mais de uma profissão. O 

“stress”, foi relatado pela maioria dos profissionais entrevistados.  Então, porque neste país, 

não remunerar melhor e atrair os melhores e mais brilhantes jovens formados para a profissão 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

249 

de professor, atuando numa escola, com “dedicação exclusiva e salários atraentes”? O desafio 

não é simples e fácil; mas possível se houver vontade política.  

 

A Educação a Distância no Brasil (EAD) e o Futuro da Educação no Brasil Pós-Pandemia! 

 

A educação pós-pandemia no Brasil vai continuar sendo definida pela racionalidade 

neoliberal? Se não for, será uma revolução para a retomada do desenvolvimento. Com relação 

às previsões ou conclusões sobre o futuro do Brasil, para vencermos os três maiores desafios, 

sejam na educação, saúde e economia, Casara (2020, p. 2), resume, afirmando que,  

O mundo pós-pandemia vai ser definido a partir da resolução de uma questão prévia: 

a manutenção ou não da racionalidade neoliberal. Insistir na naturalização do modo 

de pensar e atuar neoliberal, que considera a busca do lucro e de vantagens pessoais o 

único objetivo “racional”, e ao mesmo tempo em que trata as pessoas como objetos 

negociáveis, pode levar a dois horizontes catastróficos, apresentados como naturais e 

inevitáveis, como toda manifestação neoliberal. 

Nos países em que o pensamento autoritário se instaura sem maiores dificuldades, nos 

quais o conhecimento e a ciência são demonizados enquanto a violência é sacralizada, 

as mortes causadas pela covid-19 são tratadas como positividades, da mesma maneira 

que a eugenia era tratada como uma positividade pelos nazistas no século passado. 

Com isso, nos países de baixa densidade democrática, haverá o aprofundamento de 

um paradigma repressivo de governo baseado no poder disciplinar, no obscurantismo 

e na naturalização de mortes evitáveis em nome dos interesses de poucos. 

  

 

Na ausência de limites pela sociedade atual, a educação continuará a sofrer pressões 

e exploração. O poder político e econômico serão grandes freios para a revolução na educação. 

Dito de outra forma, Casara (2020, p. 3), acrescenta que,  

 

a racionalidade neoliberal, portanto, fará com que se insista em fazer do Estado um 

instrumento a serviço do mercado e dos detentores do poder econômico. Assim, será 

prestado auxílio financeiro a empresários e a instituições financeiras e a liberdade dos 

cidadãos será restrita em nome do medo da contaminação. Além disso, espaços de 

intimidade serão eliminados, reatualizando o poder disciplinar e aumentando o 

controle biopolítico sobre a população. 

 Mas, diante de um quadro de crise, também se pode construir saídas novas e originais, 

revolucionárias, a partir de um outro modo de ver e atuar no mundo. Apresentar 

caminhos alternativos para o mundo pós-pandemia é um desafio, mas também um 

dever ético. Construir coletivamente um outro mundo possível, em reação ao qual 

cada pessoa se perceba responsável, ainda é um sonho, mas pode se tornar realidade. 

 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

250 

É chegado o momento que almejamos um mundo pós-pandemia, mais fraterno, 

solidário e cooperativo. Na educação, o professor é um dos profissionais mais vulneráveis ao 

Covid-19, e, diante desse quadro, as aulas presenciais não devem reiniciar no presente ano de 

2020. O médico Silva (2020, p1.), em entrevista, enfatiza o problema, afirmando que, 

 

contra os mestres pesam basicamente dois fatores, aliás, três, no caso de alguns. O 

primeiro é que muitos adquirem ou agravam várias doenças no exercício da profissão, 

como problemas na garganta, doenças respiratórias, hipertensão, diabetes, dores nas 

costas, esgotamento físico e mental, depressão etc. Isto baixa a imunidade dos mesmos 

e os torna, naturalmente, muito mais frágeis nessa guerra contra a pandemia. 

 

Ao fator descrito temos mais dois fatores que pesam fortemente contra a saúde do 

professor, que no dizer de Silva (2020, p.1-2), são motivados, porque, 

 

A escolas são espaços naturais de aglomeração, e as salas de aula mais ainda. Já 

imaginou uma professora ou professor numa sala com 20, 30, 40 ou mais alunos? 

Um perigo! Se não estiverem todos muito bem protegidos, o risco de contaminação 

é enorme. 

Um terceiro fator também importantíssimo é que muitos professores têm mais de 50 

anos e já estão debilitados por causa de outras doenças. Idade e doenças 

preexistentes compõem um coquetel que pode ser mortal para eles, caso se 

contaminem com coronavírus.  

 

 

O retorno às aulas, conforme recomendam a maioria dos médicos comprometidos 

com a pesquisa, ciência e saúde no Brasil e da Organização Mundial da Saúde (OMS), não é 

aconselhado por ainda ser arriscado demais, quando o assunto é retorno às aulas presenciais. A 

segurança, portanto, é a torcida pelo advento de uma vacina ou um medicamento eficiente no 

combate ao Covid-19. 

No mês de maio de 2020, o movimento “Todos pela Educação” , apresentava um 

texto com o título “Educação na Pandemia: o retorno às aulas presenciais frente à Covid-19”. 

O texto reunia as principais mensagens de alerta ao Governo Federal e ao Ministério da Saúde. 

O teor do texto que levou em consideração dificuldades, crises e desastres enfrentados por 

outros países, experiência em gestão pública pós-crise, a serem levados em consideração com 

seriedade pelo Brasil, podem ser resumidos, conforme Cardoso (2020, p.2), em três itens 

essenciais:  



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

251 

 

1. As escolas irão se deparar com desafios que só podem ser enfrentados com apoio 

de outras áreas;  

2. Não será uma “retomada de onde paramos”. O plano de ações deve contemplar 

diversas frentes e demandará intensa articulação e contextualização local; 

3. As respostas ao momento atual podem dar impulso a mudanças positivas e 

duradouras nos sistemas educacionais. 

 

 

A aprendizagem é um processo e como tal de nada adiantará querer retomar todo o 

conteúdo não trabalhado em muitas horas, para compensar os dias perdidos presencialmente na 

Unidade Escolar. Ao retornarmos da pandemia do Covid-19, será essencial focarmos nas 

competências, habilidades e conceitos científicos essenciais. Não poderemos estar presos 

demais aos conteúdos programáticos. Na reorganização do calendário escolar e do currículo 

escolar a criatividade e a flexibilidade são vitais para todos se inserirem bem e se 

contextualizarem na retomada dos trabalhos, sem sobrecarregarmos demais os alunos com 

conteúdos como tijolos, que não preparam para o trabalho e cidadania.  

 

Considerações Finais 

 

A expectativa é de que, terminada a pandemia, os professores e alunos voltarão 

diferentes ao ambiente escolar, do que quando a deixaram. Devido ao isolamento, sacrifícios, 

regras, ritmos diferentes de trabalho, descanso, disciplina, ansiedade, cuidados com a higiene, 

distanciamento entre as pessoas, falta de perspectiva de aumento e valorização salarial e 

profissional, falta de ânimo, fará com que os profissionais da educação e alunos estejam 

diferentes, ao menos do ponto de vista psicológico e comportamental.   A autora Cardoso (2020, 

p.2), afirma que “será um novo tempo de acolher os professores e alunos, daí a necessidade de 

uma abordagem multidisciplinar e intersetorial, envolvendo educadores, médicos, psicólogos, 

assistentes sociais etc.” Além do mais, será necessário o diálogo da escola e professores com 

os pais. A presença dos pais na escola, mais do que nunca, participando e interagindo nas 

atividades e programações, será muito importante. Os núcleos representativos da escola, como, 

Conselho Deliberativo Escolar, Conselho de Classe Escolar, Professores Regentes, Associação 

de Pais e Professores (APP), Grêmio Estudantil e Clube de Mães, terão seu papel no diálogo, 

reorganização, funcionamento e gestão democrática escolar, pós-pandemia do Covid-19. 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

252 

Na Rede Catarinense, a Proposta Curricular de Santa Catarina é uma ferramenta 

muito importante e que deve e precisa rechear as discussões e os diálogos, por conter 

importantes eixos norteadores e pressupostos teóricos e metodológicos que orientam os 

profissionais da educação.  

O acolhimento é uma questão de ética, no retorno às aulas, pós pandemia do Covid-

19. Assim, a responsabilidade e solidariedade serão de fundamental importância para todos se 

sentirem bem e acolhidos no ambiente escolar. O autor Morin (2012, p.41), ensina-nos que,  

 

as questões chave da ética são a responsabilidade e a solidariedade, duas 

dimensões inseparáveis, porque se eu me sinto responsável, eu me sinto solidário. 

E, se eu me sinto solidário, eu me sinto responsável.  Solidariedade e 

responsabilidade implicam, em todos os campos da ação da ética, o 

restabelecimento da solidariedade responsabilidade e vice-versa. No mundo atual, 

a tendência dominante de nossa civilização ocidentalizada é a desintegração da 

solidariedade e também a tendência a uma vida isolada, onde cada uma vive em 

seu pequeno mundo, em seu setor, com responsabilidade restrita ao seu viver, mas 

que não pratica uma solidariedade comum. 

 

Precisamos, portanto, da solidariedade e acolhimento, para que a evasão escolar 

não seja ainda maior na Educação Básica. Muito importante será a busca de um trabalho 

entre a escola e os pais para trazer de volta o aluno evadido. Muito provavelmente haverá a 

emigração de alunos das escolas particulares para a rede pública de ensino. Com a crise, a 

classe média perdeu renda, emprego e poder aquisitivo. A rede pública de ensino precisará 

se desdobrar; com menos recursos, precisará atender mais alunos e superar mais problemas.  

O aluno pobre está na rede pública de ensino; e é a ele que devemos dar mais como 

profissionais da educação, se quisermos animá-lo com o “sonho de viver bem”, conforme 

ensina Gadotti (2009, p. 14), e mencionado no correr do texto. A escola como espaço social 

para a aprendizagem estará valorizada depois da pandemia. O professor voltará mais 

valorizado pelas famílias, pela dimensão da complexidade que envolveu os pais em lidarem 

com os filhos nas tarefas escolares. Urge, que o Estado, o MEC e os políticos valorizem o 

professor com melhores condições de trabalho e salário. A mensagem de Souza (2017, p. 

234), não são nada dóceis, mas de extrema urgência, ao afirmar que “a esperança de hoje 

tem que ser uma adaptação contemporânea do velho chamado aos explorados: os feitos de 

imbecis de todo país: uni-vos!” Isso deve e pode ser transposto para os professores, 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

253 

sindicatos.  Precisamos urgentemente de uma revolução na educação do Brasil, para 

enfrentarmos melhor e com mais preparo outras pandemias e crises que vierem pela frente.  

 

Referências: 

CAPRA, Fritjof. As conexões ocultas – ciência para uma vida sustentável. Tradução de 

Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Cultrix, 2005. 

 

CARDOSO, Beatriz. Desafios Para a Educação Pública Agora e Depois da Covid-19. 

Disponível em: https://fundacaofhc.org.br/iniciativas/debates/desafios-para-a-educacao-

publica-agora-e-depois-da-covid-19 . Fundação FHC, 08 de maio de 2020/transmissão online - 

via Zoom.  

 

CASARA, Rubens. O descuido com a vida no Brasil é um projeto político. Nada tem de natural. 

Revista Esquinas. Revista Digital Laboratório da Faculdade Cásper Líbero. Entrevista feita 

por: Letícia Keller, 18 de junho de 2020. 

 

CASTELLS, Manuel. A Sociedade em Redes. A Era da Informação: Economia, sociedade e 

Cultura, Volume 1. São Paulo: Paz e Terra, 2009. (Tradução de Roneide Venancio Majer com 

a colaboração de Klauss Brandini Gerhardt). 

 

CHAGAS, F. Eduardo. O pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: CHAGAS, Eduardo 

F.; RECH, Hildemar Luiz; et. al. (Orgs.). Subjetividade e Educação. Fortaleza: UFC, 2012, p. 

37-62. 

 

CHILDE, Gordon. A Evolução Cultural do Homem. 5.ed. Tradução de Waltensir Dutra. 

Zahar: Rio de janeiro, 1986.  

 

CLAVAL, Paul. A Geografia Cultural. 2. Ed. Florianópolis: UFSC, 2001. (Tradução de Luíz 

Fugazzola Pimenta e Margareth de Castro Afeche Pimenta). 

 

CLAVAL, Paul. Terra dos Homens – a geografia. Tradução de Domitila Madureira. São 

Paulo: Contexto, 2010. 

 

COUTINHO, Carlos Nelson (Org). O leitor de Gramsci – Escritos escolhidos: 1916-1935. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011. 

 

GADOTTI, Moacir. Educar para a Sustentabilidade – Uma contribuição à Década da 

Educação para o Desenvolvimento sustentável. São Paulo: Instituto Paulo Freire, 2009    (Série 

Unifreire 2).12.  

 

MARX, Karl. A Miséria da Filosofia (Resposta à Filosofia da Miséria de Proudhon). Tradução 

de: Paulo Roberto Banhara. São Paulo: Lafonte, 2018. 

 

https://fundacaofhc.org.br/iniciativas/debates/desafios-para-a-educacao-publica-agora-e-depois-da-covid-19
https://fundacaofhc.org.br/iniciativas/debates/desafios-para-a-educacao-publica-agora-e-depois-da-covid-19


____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

254 

MATIJASCIC, Milko. Professores da Educação Básica no Brasil: Condições de Vida, 

Inserção no Mercado de Trabalho e Remuneração. Texto para Discussão nº 2304. Brasília: Ipea, 

2017. 

 

MARINI, Eduardo. Alfabetização digital se torna obrigatório para as escolas. Revista 

Educação (Online), edição 259, 3 de jul. de 2019. Acesso em: 16 de abril de 2020. 

 

MORIN, Edgar. Ciência com Consciência. 7.ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

(Tradução de Maria D. Alexandre e Maria Alice Sampaio Dória). 

 

MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do presente. In: MORAES, Maria 

Cândida; DE ALMEIDA, Maria da Conceição (Orgs.). Os Sete Saberes Necessários à 

Educação do Presente – Por Uma Educação Transformadora. Rio de Janeiro: Wak, 2012, p. 

33-45. 

 

PINTO, João Roberto Lopes. Economia Solidária – De volta à arte da associação. Porto 

Alegre: UFRGS, 2006. 

 

RAFFESTIN, Claude. Por uma Geografia do Poder. São Paulo: Ática, 1993.  

 

RAFFESTIN, Claude. Territorializzazione, desterritorializzazione, riterritorializzazione e 

informazione. In: TURCO, Angelo. Regione e regionalizzazione. Milano: Franco Angeli, 

1984, p. 69-82. 

 

RAMBO, Nestor Francisco. A Educação em Rede em Época de Pandemia: Algumas Nuvens e 

Muitas Sombras. In: SCHÜTZ, Jenerton Arlan; MAYER, Leandro (Orgs.). Vozes 

Contemporâneas da Educação. Ilustração: Cruz Alta, 2020, p. 27-49. 

 

RECH, Hildemar Luiz. Geoestratégias, estado e globalização econômica. In: SOUZA, Antônia 

de Abreu, et. al. Trabalho, Capital mundial e formação dos Trabalhadores. Fortaleza: 

SENAC/CE/UFC, 2008, p.63-83. 

 

SANTA CATARINA. Secretaria de Estado da Educação. Currículo Base da Educação 

Infantil e do Ensino Fundamental do Território Catarinense. Florianópolis: COAN, 2019. 

 

SANTA CATARINA. Secretaria de Estado da Educação. Proposta Curricular de Santa 

Catarina – Formação Integral na Educação Básica. Forianópolis: SED, 2014. 

 

SANTA CATARINA. Secretaria de Estado da Educação. DIRETRIZES 3 – 

ORGANIZAÇÃO DA PRÁTICA ESCOLAR DA EDUCAÇÃO BÁSICA.  Florianópolis: 

SED, 2001. 

 

SANTOS, Milton. TÉCNICA, ESPAÇO, TEMPO – Globalização e Meio Técnico-Científico 

Informacional. 3.ed. São Paulo: Hucitec, 1997.  

 



____________A EDUCAÇÃO EM REDE EM ÉPOCA DE PANDEMIA NO ESTADO... 
Nestor Francisco Rambo 

 

 

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 239 - 255 

 

255 

SANTOS, Milton; SILVEIRA, Maria Laura. O BRASIL – Território e Sociedade no início do 

século XXI. 11.ed. Record: Rio de Janeiro/São Paulo, 2008. 

 

SOUZA, Jessé. A Elite do Atraso – da Escravidão à Lava jato. Rio de Janeiro: Leya, 2017.  

 

 



 

256 

O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  

JOGOS ESTRATÉGICOS DE PODER-SABER 

 

 
Marcio Moterani Swerts1 

Marcelo Vicentin2 

Eloisa Rosotti Navarro3 

Rogério de Melo Grillo4 

 
Resumo: 

 

O presente artigo é um recorte de uma pesquisa que teve como objetivo problematizar, suspeitar e analisar 

criticamente o discurso presente nos documentos específicos do Dia “D” da Educação de Minas Gerais, visando 

depreender como se dão os jogos de estratégias de poder-saber, principalmente, em torno da expressão Dia “D”. 

Para tanto, tomamos como referencial metodológico as propostas de análise de discurso foucaultiana sobre o 

principal documento oficial concernente à organização do Dia “D”: o Guia para organização do Dia “D” (“Guia 

de orientação para a reorganização e implementação do Plano de Intervenção Pedagógica - 2010/2011”). 

Destarte, apresentaremos nesse artigo uma analítica em relação ao poder-saber, ao poder político, ao 

governamento e às estratégias de governamentalidade que norteiam o discurso do Dia “D” da Educação Mineira. 

De resto, as nossas análises evidenciam que o Dia “D”, além de uma operação de jogada política, possui uma 

função governamental-pastoral, uma vez que tem como escopo a construção de um sujeito de consciência guiado 

aos resultados, aos melhores índices em avaliações em larga escala (IDEB, PROALFA, SIMAVE). 

 

Palavras-chave: Dia “D”. Governamentalidade. Avaliação em Larga Escala. Educação. 

 

 

THE “D-DAY” OF MINEIRA EDUCATION: STRATEGIC GAMES OF POWER-

KNOWLEDGE 
 

 

Abstract:  
 

This article is an excerpt from a research that aimed to problematize, suspect and critically analyze the discourse 

present in the specific documents of the “D” Day of Education in Minas Gerais, aiming to understand how the 

power strategy games take place. to know, mainly, around the expression “D” Day. To this end, we take as a 

methodological reference the proposals for the analysis of Foucault's discourse on the main official document 

concerning the organization of “D” Day: the Guide for the organization of “D” Day (“Guide for the 

reorganization and implementation of the Pedagogical Intervention - 2010/2011”). Thus, we will present in this 

article an analysis in relation to the power-to-know, the political power, the government and the governmentality 

strategies that guide the discourse of the “D” Day of Minas Gerais Education. In addition, our analyzes show that 

                                                           
1  Possui doutorado em Educação pela Universidade de São Francisco (2016). Mestrado em Mestrado em 

Educação pela Universidade Vale do Rio Verde de Três Corações (2005). Tem experiência na área de 

Educação, com ênfase em Educação, atuando principalmente nos seguintes temas: interdisciplinaridade, 

psicologia, portador de deficiência, motivação e motivos humanos. E-mail: marcioswerts@hotmail.com.  
2   Pós-Doutorando em Educação (2018), Doutor em Educação (2018) e Mestre em Educação (2013) pela 

Universidade São Francisco (USF); Especialista em Mídias na Educação (2012) pela Universidade Federal 

de Pernambuco (UFPE); Bacharel em Cinema (1995) pela Faculdade Armando Alvares Penteado (FAAP), 

Licenciado em Língua Portuguesa pelas Faculdades Integradas Teresa Martin (2003). E-mail: 

marcelovicentin@yahoo.com.br.  
3   Doutoranda em Educação pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCAR), na linha de pesquisa em 

Educação Matemática. Mestre em Educação em Ciência e em Matemática pela Universidade Federal do 

Paraná (UFPR), na área de Tecnologia e Educação Matemática (2015). Licenciada em Matemática pela 

Universidade Estadual de Maringá - UEM (2012). E-mail: eloisa-rn@hotmail.com.  
4    Doutor em Educação Física pela Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (2014). Possui Mestrado 

em Educação pela Universidade São Francisco (2012), campus Itatiba/SP. Licenciatura Plena em Educação 

Física (2005) e Especialização em Educação Física Escolar (2007) pelo Centro Universitário Claretiano de 

Batatais/SP. Graduação em Pedagogia pela FAFIBE (MG). E-mail: rogerio.grillo@hotmail.com. 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

257 

D-Day, in addition to a political move operation, has a governmental-pastoral function, since it aims to build a 

subject of conscience guided to results, to the best rates in large-scale evaluations (IDEB, PROALFA, 

SIMAVE). 

 

Keywords: D-Day. Governmentality. Large Scale Evaluation. Education. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

A política educacional proposta pela Secretaria de Educação do Estado de Minas 

Gerais, a partir dos anos 2000, foi pautada em programas como o Programa de Avaliação da 

Rede Pública de Educação Básica (PROEB) e o Programa de Avaliação da Alfabetização 

(PROALFA). Estes programas passaram a conduzir a produção de indicadores para 

intervenções sobre setores e segmentos educacionais objetivando erradicar possíveis 

problemas presentes na rede escolar. Juntos visam, de maneira integrada, proporcionar 

resultados confiáveis por meio de estatísticas para a organização das políticas públicas de 

intervenção direta em todos os segmentos, mais intensamente sobre a sala de aula. 

A discussão dos resultados, das estatísticas, das classificações, do relatório final é 

promovida num evento que suspende todas as atividades escolares letivas nas escolas públicas 

de Minas Gerais, para discutir e produzir decisões estratégicas para combater e corrigir 

“erros” de caminhada que estariam atrapalhando a construção de resultados de excelência 

para o processo de ensino. Destarte, propende-se fortemente aos alunos que apresentam 

“baixo desempenho” nas estatísticas constantes no(s) relatório(s) da avaliação sistêmica 

externa. 

O evento, estrategicamente, é nomeado de O Dia “D” nas escolas. Vale aludir que 

o primeiro dia “D” (naquele momento era conhecido também como reunião do PIP) ocorreu 

no ano de 2007 e, naquela ocasião, foram analisados os resultados das avaliações de 2006. O 

que ocorreu, de fato, no ano de 2007, foi um evento que funcionou mais como um “teste”, 

uma “preparação” para o “ataque bélico” que viria anos depois. 

Desse modo, em 08 de dezembro de 2010, data que registra oficialmente o dia 

“D” (apesar de ser o segundo evento), tem-se, portanto, de maneira documental (formulação 

do guia de orientação) e propagandística, o “ataque bélico”. Ataque este epitetado como o dia 

em que: “Toda a escola pode fazer a diferença” (slogan do dia “D”).  

Com isso, o presente artigo tem como objetivo “problematizar, suspeitar e analisar 

criticamente o discurso presente nos documentos específicos do Dia ‘D’, com vistas a 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

258 

compreender como se dão os jogos de estratégias de poder-saber, sobretudo, em torno da 

expressão Dia ‘D’.” 

Para tanto, destacamos que esse artigo foi organizado a partir de uma abordagem 

qualitativa, a qual se assume como referência/inspiração as propostas de análise de discurso 

foucaultiana diante do principal documento oficial atinente à organização do Dia “D”: o Guia 

para organização do Dia “D” (“Guia de orientação para a reorganização e implementação do 

Plano de Intervenção Pedagógica - 2010/2011”). Concatenado a esse documento, 

analisaremos, de modo complementar, os discursos referentes ao Dia “D”, em especial, 

presentes no documento: “Guia de revisão e reorganização do Plano de Intervenção 

Pedagógica - 2013” (este é uma continuidade do documento produzido em 2010/2011).  

Entendemos que cada escrita, todas elas e muitas delas são narrativas que nos 

levam muito além da simples fala, ou ainda, do simples escrito e, até mesmo, do simples 

enunciado. Elas sempre dizem mais. Ora, os discursos políticos e educacionais se constituem 

por uma rede de fios discursivos, que se entrecruzam, emaranham, interpenetram e 

transversalizam, de forma que a tessitura se torna impossível de desintrincar e/ou desfiar ao se 

pinçar um só fio, no intuito de que ele se separe da trama do tecido. Subsequentemente, 

remete a outros discursos, quer sejam o curricular, o pedagógico, o ideológico e/ou o 

científico. Nessa rede, todos sofrem movimentos para se constituírem num outro tecido, que 

embora desgastado, ainda é um “novo”. 

Dessarte, é nesse continum constante, que a cada ano, a cada momento, e, 

mormente, em cada ato e/ou atitude dos sujeitos que permeiam a Educação em Minas Gerais, 

desencadeiam-se construções discursivas de assujeitamento, de manobras políticas sobre as 

instituições escolares, estatísticas para as políticas sociais, os financiamentos internacionais, 

os investimentos por controladores externos. 

Em vista disso, organizamos o presente artigo em três seções. Na primeira, 

essencialmente, nós trabalharemos uma analítica em relação ao poder, ao poder político, ao 

governamento e às estratégias de governamentalidade, tomando como referência os estudos 

de Michel Foucault, Jorge Ramos do Ó e Silvio Gallo. Na segunda, apresentaremos a 

“governamentalidade como ferramenta”, objetivando utilizar das ideias de Foucault para 

problematizar e colocar em suspeita o Dia “D” da Educação Mineira. Na terceira, 

apresentaremos os documentos, bem como, a problematização e análise realizada 

discursivamente sobre os mesmos. De resto, ousaremos indicar nossas problematizações, 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

259 

análises e críticas em “Considerações...”. Precipuamente, constituirão fundamento e suporte 

na problematização, na sustentação teórica e na análise, os estudos de Michel Foucault, Jorge 

Ramos do Ó, Sylvio Gadelha e Silvio Gallo. 

 

GOVERNAMENTALIDADE: PROCEDIMENTOS E TECNOLOGIAS 

 

Com a finalidade de analisar e problematizar o que denominou de dispositivos de 

segurança, Michel Foucault estudou criticamente as relações de poder-saber e alguns 

comportamentos da população presentes na Antiguidade Greco-Romana e na Idade Média, o 

que lhe permitiu elaborar pertinentes problematizações acerca da questão relacionada ao 

governo das pessoas. 

Este governo se estabelece a partir de uma “engrenagem”, ou melhor, de uma 

relação entre população, segurança e território. Esse grande inventário foi apresentado em 

cursos5 no Collège de France no final dos anos de 1970, intitulados Segurança, Território e 

População (1977-8) e Nascimento da Biopolítica (1978-9). 

Nos supracitados cursos, Foucault, de maneira apriorística, delineou uma questão 

ampla de uma arte de governar, apresentando o neologismo “governamentalidade”. Por 

consequência, debateu a governamentalidade, entrementes, visando atrelá-la ao Liberalismo 

como crítica estratégica as formas de governar, isso em uma perspectiva de razão de Estado, 

em especial, da racionalidade do Estado em governamentalizar. 

Segundo Gallo (2013), antes de arquitetar o conceito de governamentalidade, 

Michel Foucault preocupou-se em esclarecer a noção de população, explanando-a como o 

ponto articulador de um triângulo formado pela soberania, disciplina e gestão governamental, 

maquinaria pelo qual mecanismos precípuos são formados pelos dispositivos de segurança. 

Ademais, essa triangulação persiste regulando nossas vidas, pois os três movimentos 

(governo, população e economia política) constituem, a partir do século XVIII, uma base 

sólida que seguramente não foi desassociada hodiernamente. 

Ramos do Ó (2007), por conseguinte, explica que este modelo biopolítico teve 

enorme aceleração após o século XVIII. Por isso, o Estado foi se afirmando a partir de formas 

                                                           
5    Os cursos ministrados por Foucault foram organizados e constituíram-se em livros por meio dos seus alunos e 

cursistas. São compilações de aula por aula e as citações presentes nesse trabalho poderão vir com o 

tratamento na primeira pessoa do singular, uma vez que é o próprio Foucault quem fala. 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

260 

de notação, coleção, representação, acumulação, quantificação, sistematização e transporte de 

informações sobre a população, retroalimentando-se, principalmente, dos contínuos processos 

de reconstrução do espaço e tempo social.  

Em suma, foi após o século XV (e desde antes da Reforma), que eclodiu a arte de 

governar os homens, eclosão esta entendida em um duplo sentido. Primeiro, de um 

deslocamento de início em relação a seu foco religioso, isto é, de laicização, de expansão na 

sociedade civil rumo a esse tema da arte de governar os homens e das técnicas para fazê-la. 

Num segundo sentido, a multiplicação dessa arte de governar ocorreu em 

domínios variados, tais como: modos de governar as crianças, como governar os pobres e os 

mendigos, como governar uma família ou uma casa, como governar os exércitos, como 

governar os diferentes territórios (as cidades, os Estados), como governar seu próprio corpo, 

como governar seu próprio espírito etc. (Foucault, 1990). 

Essa ideia de “como governar”, é uma das questões centrais do que se passou 

entre os séculos XV e XVI. De fato, esta questão, essa governamentalidade, correspondeu a 

uma multiplicação de todas as artes de governar (arte pedagógica, arte política, arte 

econômica), tal qual, de todas as instituições de governo, num sentido geral, que tinha a 

palavra governo nessa época. 

 
Ao fundir o governar (gouverner) e a mentalidade (mentalité) no neologismo 

governamentalidade, Foucault enfatiza a interdependência entre o exercício do 

governamento (práticas) e as mentalidades que sustentam tais práticas. Em outras 

palavras, a governamentalidade pode ser descrita como o esforço de criar sujeitos 

governáveis através de várias técnicas desenvolvidas de controle, normalização e 

moldagem das condutas das pessoas (Fimyar, 2009, p. 38). 

 

 

Podemos tomar como exemplo, o comportamento de um rei, de um príncipe, ou 

também, dos vassalos perante os tratados e documentos. Ora, todos estes comportamentos 

podem ser analisados como uma condição para se depreender o exercício do poder de um ou 

uns sobre o outro ou outros, constituindo, com isso, uma arte de governar. 

Esta arte de governar (ou governamentalização), com o escopo de “criar sujeitos 

governáveis”, faz uso de técnicas de controle (exame, vigilância, etc.), regras de condutas, 

normalização, dispositivos disciplinares, dentre outros, que se estendem a população, com 

vistas a produzir subjetividades. Em outras palavras, é um mote de estratégias colocadas, mas 

sem estrategistas.  



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

261 

Sinteticamente, pode-se analisar que esse conjunto de técnicas, normas e regras, 

tem como fim associar todos os aspectos de nossas práticas cotidianas num todo coeso, que 

toda e qualquer experiência deve ser isolada, medida, analisada e, por fim, atrelada a certos 

domínios apropriados, seja de estudo teórico, seja em planos de intervenção política, etc. 

Vale ressaltar que em tais domínios, as normas, as regras e as técnicas não são 

estáticas, pelo contrário, se ramificam dinamicamente. Essa ramificação propende a colonizar, 

a instaurar, a impor, nos mínimos detalhes, as práticas dos sujeitos, para que, com isso, 

nenhuma ação tida como importante delas escape. 

Nessa perspectiva, a arte de governar se projeta a um movimento relativo à 

sujeição individual diante a realidade de uma prática social. No entanto, para que esta sujeição 

aconteça, é basilar existir mecanismos de poder (discursivos, disciplinares) que apelem para a 

“verdade” (regras de conduta que determinam as maneiras de pensar, de ver, de falar e de 

agir). 

Ademais, esta arte está presente igualmente nos modos de agir e/ou nas ações de 

aconselhamento para amar, agradar e obedecer a Deus (poder pastoral). Seja na forma de lei 

verbal e não escrita, as pessoas se organizam em torno de uma maneira de ser, de estar e de 

agir no mundo, comportando-se devidamente como se espera delas. 

É interessante analisar que o Estado governamentalizado tem como objeto a 

população e não mais o território. Dessa forma, emprega-se de um saber econômico que 

controla a sociedade por dispositivos de segurança e por intermédio de práticas de 

governamento e/ou da gestão governamental do Estado Moderno que tem na população seu 

objeto, na economia seu saber e nos dispositivos de segurança seus mecanismos básicos. 

Gallo (2013, p. 222) esquematiza o Estado governamentalizado da seguinte 

maneira:  

 
[...] partiria de um “Estado de justiça”, passando por um “Estado administrativo”, 

para enfim chegar a um “Estado de governo”. Segundo ele [Foucault], a 

governamentalização do Estado apoiou-se em um tripé formado pelo “poder 

pastoral”, isto é, a concepção do dirigente político como um pastor e a população 

como um rebanho, que a analítica foucaultiana mostra que não existia entre os 

gregos, mas vem de uma fonte hebraica, tendo vicejado no Ocidente com o 

cristianismo; por uma nova técnica diplomático-militar; e, por fim, pelo “Estado de 

polícia”, compreendido como o Estado administrado.  

 

 

É precisamente este Estado de Governo que tem precipuamente como finalidade a 

população, considerada uma categoria abstrata, sem carne ou sangue. Ora, para atingir seus 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

262 

objetivos, este tipo de Estado, a partir de uma gestão dos interesses da população, utiliza-se da 

instrumentalização do saber econômico e do saber político. Em outras palavras, é uma 

sociedade controlada por dispositivos de segurança (polícia, leis e punições, panóptico6, 

sinóptico7, etc.).  

Nesse contexto, ser obedecido ou fazer-se obedecer compõe, laconicamente, uma 

arte de governar, seja o governo de pessoas, coisas, riquezas, seja no controle dos outros ou de 

si mesmo. E nas mais diversas épocas, nas mais diversas crises sociais e econômicas 

vivenciadas pelas sociedades, o problema do governamento sempre esteve (e ainda estará) 

presente mediante de questões territoriais, econômicas, populacionais, pela salvação dos 

homens e de suas almas, etc. 

A governamentalidade, portanto, utiliza saberes concernentes à economia política 

que abarca relações contínuas entre a população, o território, a riqueza, constituindo-se em 

ciência, quer dizer, uma ciência de governar. Basicamente, se suplanta uma arte de governo, 

atingindo uma ciência política, como de soberania para técnicas de governo (razão do estado), 

ou uma soberania-disciplina-gestão governamental que tem na população seu desígnio 

principal. Sumariamente, uma forma de governo de Estado pelo qual um conjunto de coisas e 

de homens deve estar disposto corretamente e ser conduzido estrategicamente, por regras e 

normas de ordenação, regulação e controle (Gadelha, 2009).  

Pode-se dizer a arte de governar engendra certas operações de poder-saber, tais 

como poder normalizador, que se configuraram, paulatinamente no percorrer da história, num 

                                                           
6   Panóptico (pan: tudo; optikós: visão): é um termo usado para designar uma elevada torre central (numa prisão) 

com um vigilante, com vistas a vigiar todas as celas, e, concomitantemente, controlar os movimentos dos 

presos, regular meticulosamente o tempo e igualmente distribuir os detentos no espaço. Segundo Foucault 

(2011, p. 169), o Panóptico “funciona como uma espécie de laboratório de poder. Graças a seus mecanismos 

de observação, ganha em eficácia e em capacidade de penetração no comportamento dos homens; um 

aumento de saber vem se implantar em todas as frentes do poder, descobrindo objetos que devem ser 

conhecidos em todas as superfícies onde este se exerça”. Em suma, foi desenvolvido a partir do princípio de 

que o poder devia ser visível e inverificável. De resto, vale dizer que esse dispositivo disciplinar foi 

idealizado por Jeremy Bentham em 1791, para a reorganização das prisões.   
7   Sinóptico: (sin: instante; optikós: visão): é um termo que se refere a um determinado tipo de dispositivo de 

controle que não necessita de coerção, ou seja, ele seduz as pessoas à vigilância. Em outros termos, o ato da 

vigilância desloca os vigilantes de sua localidade, isto é, os transporta pelos meios de comunicação, como o 

ciberespaço. Atinente a essa categoria, temos as câmeras instaladas em diversos lugares (incluindo escolas). 

É preciso ressaltar que, na sociedade disciplinar, o observador está presente e em tempo real, visando 

observar e a vigiar os indivíduos. Em contrapartida, numa sociedade de controle, o sinóptico torna-se virtual 

e digital, visto que independe de qualquer tipo de confinamento territorial. Este termo foi aludido por Gilles 

Deleuze ao conceituar a sociedade de controle e desenvolvido, mormente, por Thomas Mathiesen no texto 

The viewer society: Michel Foucault’s ‘Panopticon’ revisited (1997), e por Zygmunt Bauman no livro 

Globalização: As consequências humanas (1999).  



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

263 

conjunto de dispositivos ágeis, eficazes e móveis, com o propósito de controlar a população 

de diferentes maneiras (espaço, tempo, formas de agir, pensar, falar, ser). 

Esta arte também institui critérios para o estabelecimento de uma verdade, a do 

Estado. Verdade esta produzida, sobretudo, pelo discurso científico, pelas dinâmicas políticas 

de governo e pelas práticas do governo de si. Verdade esta a qual estabelece que a liberdade 

do indivíduo é, portanto, uma condição para a sua sujeição. Em outros termos, o exercício da 

autoridade implica uma existência de um livre indivíduo de desejo, necessidades, escolhas, 

interesses, hobbies e direitos. Contudo, a sujeição deste indivíduo é uma condição para a sua 

liberdade. Porém, “agir livremente” requer do indivíduo que ele esteja moldado, resignado, 

esquadrinhado e norteado, conforme os princípios preestabelecidos pelo Estado, para que, 

assim, possa exercer com primor a sua “liberdade”. 

Como exemplo, podemos observar a escola. Nesta instituição há certas práticas 

disciplinares que evidenciam os processos de sujeição, segundo explanados no parágrafo 

supramencionado. Na escola defendem a figura de um aluno livre, com liberdade para agir, 

falar, produzir conhecimentos etc., mas, é uma liberdade regulada, quer dizer, cada 

subjetividade é ponto de passagem de preceitos e jogos de poder-saber. Por sua vez, o 

discurso pedagógico se volta para um tipo de aluno responsável, autônomo. Este, 

consecutivamente, tem por função essencial se adaptar a vida escolar. Em resumo, no final 

das contas, o aluno será responsabilizado pelo seu sucesso ou fracasso diante de avaliações 

internas ou externas, será punido por casos de indisciplina ou delinquência perante as leis da 

escola (prescritas ou veladas), será excluído por uma possível forma de ser, de agir e pensar. 

Nesse contexto, por um lado as práticas de liberdade concatenam-se, consultam-

se, negociam-se, criam-se parcerias ou mesmo conferem poder umas as outras, intensificando 

modos de agenciamento, liberdade de escolhas dos indivíduos (consumidores, profissionais, 

famílias em geral, grupos e sociedades). Por outro lado, tais práticas produzem normas de 

conduta, modelos, formas de exames, condições, indicadores de desempenho, controles de 

qualidade, padrões práticos para monitorar, mensurar e calcular o desempenho das várias 

instituições do Estado. 

Por fim, é possível compreender que a “arte de governar” é resultado da formação 

de um saber político que se preocupa, exclusivamente, com a noção de população e suas 

formas de regulação. Ora, a governamentalidade é, sumariamente, uma disposição, uma 

distribuição e uma organização das coisas, a qual há a existência de uma espécie de 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

264 

articulação que faz com que o sujeito governe a si próprio e, consequentemente, governe os 

outros.  

 

A GOVERNAMENTALIDADE COMO FERRAMENTA DE ANÁLISE 

 

A governamentalidade pode ser compreendida como o governar e o controlar a 

vida em uma multiplicidade qualquer, à condição de que a multiplicidade seja numerosa, ou 

seja, uma população, disposta num espaço aberto ou extenso. 

Foucault, nos seus cursos, o arquitetou a governamentalidade como  

 
[...] o conjunto constituído pelas instituições, os procedimentos, análises e reflexões, 

os cálculos e as táticas que permitem exercer essa forma bastante específica, embora 

muito complexa, de poder que tem por alvo principal a população, por principal 

forma de saber a economia política e por instrumento técnico essencial os 

dispositivos de segurança (FOUCAULT, 2008, p. 143-44). 

 

 

Por intermédio desse viés e tomando a escola como exemplo, podemos analisar 

que a mesma é um território, um espaço, um lócus para o poder se fazer presente e a 

governamentalidade estar. Do conceito supracitado por Foucault, sublinhamos algumas 

palavras, como “conjunto”, “procedimentos”, “análises e reflexões”, “cálculos e táticas”, 

“discursividades”, sendo estas precípuas para compreender a prática da governamentalidade. 

Tais palavras carregam a noção de como se governa as pessoas e/ou o grupo de 

pessoas, seus possíveis comportamentos públicos privados, em uma racionalidade que, 

conforme Gadelha (2009, p. 120) abrange “conjuntos de procedimentos, mecanismos, táticas, 

saberes, técnicas e instrumentos destinados a dirigir a conduta dos homens”. Assim, a 

governamentalidade nos remete a elementos conceituais de sujeitos governáveis, 

normalização e condutas. 

Desse modo, é possível analisar que as relações entre escola e sociedade não 

podem ser desatreladas, nem mesmo as relações interpessoais, visto que são transpostas e 

sustentadas pelo poder-saber. Nesse contexto, a governamentalidade como uma ferramenta de 

análise permite descrever, depreender, analisar, problematizar e esquematizar as formas de 

produção de discurso, as relações de poder-saber, as técnicas e dispositivos usados na arte de 

governar. Assim, é possível observar o ponto de mutação na arte de governar, ou seja, a 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

265 

maneira como certos dispositivos, instrumentos e técnicas é aperfeiçoada, reorganizada e 

reestruturada.  

Dessarte, compreender a governamentalidade como ferramenta, requer o seu uso 

na problematização de acontecimentos, relatos, formas de pensamento, em que são assumidos 

normativamente como verdade de Estado. Em específico, é problematizar, suspeitar e criticar, 

objetivando descortinar e desconstruir estas variadas práticas, elementos e meios que 

constituem esta aludida verdade de Estado.  

Em síntese, não temos a intenção, no presente artigo, de produzir algo verdadeiro, 

num sentido de definitivo, absoluto, peremptório. Ora, pretendemos mostrar os jogos 

estratégicos de poder-saber, analisar o posicionamento das “peças” em jogo, depreender as 

micropráticas, os discursos velados, as verdades modestas e os estranhamentos advindos do 

Dia “D” da Educação Mineira. 

Na próxima seção, faremos uso das ideias de Foucault, mormente, no que tange a 

governamentalidade, com o propósito de problematizar e colocar em suspeita o Dia “D” da 

Educação Mineira.  

 

DIA “D”8 DA EDUCAÇÃO MINEIRA: A PROPOSTA PARA A INVERVENÇÃO  

Analisando os dois documentos que compõem o corpus em questão: o “Guia de 

reorganização e implementação do plano de intervenção pedagógica 2010–2011” e o “Guia de 

revisão e reorganização do plano de intervenção pedagógica 2013”.  

Defendemos que a análise de discurso, assumida neste artigo, visa à compreensão 

dos modos de (re)construção e produção de sentidos no documento aludido, isto é, analisar 

quais os discursos/enunciados que o Dia “D” evocam. Nessa linha de pensamento, 

utilizaremos dos processos de desconstrução sob a égide foucaultiana que, de acordo com 

Mascia (2002, p. 40), objetiva 

                                                           
8  O D-Day (também conhecido como Operação Netuno, foi uma fase que encetou a conhecida Operação 

Overlord ou “suserano”) é tido como o fato mais famoso da história militar. Foi a nona operação da Segunda 

Guerra Mundial. Na verdade, a invasão seria no dia 05/06/1944, no entanto, devido ao mau tempo, a 

operação foi adiada por 24 horas. O Dia D corroborou definitivamente para o enfraquecimento do exército 

nazista no eixo ocidental e findou na libertação da França. No eixo oriental, os soviéticos estavam rumo a 

Berlim no ano de 1944 e, em 1945, o general soviético Chuikov toma Berlim. Em 08 de maio de 1945, a 

Alemanha nazista se rende aos aliados. Em suma, a utilização do título “Dia D” refere-se como início de uma 

atividade ou mesmo de uma operação, em sua fase de planejamento, a qual leva em consideração que várias 

medidas devem ser tomadas antes e após o início dos combates, sendo que tais medidas devem ser 

organizadas em função de data e hora precisas da operação. Dessarte, o planejamento é estruturado 

marcando-se o Dia (D), Hora (H) e Minuto (M) do começo da ação (DAVIES, 2009). 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

266 

 

 
[...] expor aquilo que o texto tenta esconder: os paradoxos, as contradições e as 

incoerências, pois a desconstrução não tem a finalidade de demonstrar o que o 

esquema argumentativo de um texto é falso ou errado; ela não disputa a verdade.  

 

 

Ademais, não ousaremos proferir “o que é verdadeiro” ou “o que não é 

verdadeiro”. Nossa proposta é articular, problematizar e suspeitar dos discursos presentes 

nesse “guia”, para com isso, construir outros significados e sentidos sobre o Dia “D”, em 

especial, fazendo uso da governamentalidade como ferramenta.  

Ora, estamos buscando não uma verdade, mas nos interessa compreender o 

verdadeiro discurso nos meandros do documento referente ao Dia “D” da Educação Mineira. 

Visamos descortinar, desvelar, desintrincar os jogos estratégicos de poder-saber presentes 

nesse documento. Cremos que assim é possível compreender como se dá esse jogo político, 

que é o Dia “D” da Educação Mineira.  

Concebemos que ao trabalhar com o enunciado Dia “D” da educação em Minas 

Gerais, estaremos problematizando os jogos estratégicos de poder por seus efeitos de sentido. 

Cabe relembrar que o Dia “D” concerne à suspensão das atividades escolares para que sejam 

discutidos números oficiais, estatísticas, e, a partir das discussões, desenvolver proposições 

que possam reverter resultados de baixo rendimento presentes no(s) relatório(s) da avaliação 

sistêmica externa. 

Do mesmo modo que o Dia D (Segunda Guerra Mundial) foi uma operação 

militar que abarcou um ataque em larga escala, mobilizando milhares de soldados e 

armamentos, sobre um alvo determinado em um único dia (podendo se estender para além 

dele), no caso de MG, o Dia “D” na Educação não fugia a esta regra. Em outras palavras, 

havia um cronograma rígido e preestabelecido, tinha também um processo de mobilização dos 

professores (os mesmos são passiveis de punição caso se ausentem), existia todo um roteiro a 

ser seguido, com relatórios pós-Dia “D”, relatórios de intervenção pedagógica (PIP), metas a 

serem alcançadas, e, é claro, um guia norteador (documento analisado na presente pesquisa). 

Todo este plano, esta mobilização, a ser aplicada em um único dia letivo, em escolas da rede 

pública estadual e municipal de Minas Gerais. 

 As análises de Foucault (2011) dão azo para entendermos que organizar o 

tempo, o espaço, regulamentar as formas de pensamento, de ação e de discurso, a partir de um 

regulamento meticuloso é, resumidamente, uma forma modo de reger a vida dos indivíduos 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

267 

no interior de uma instituição escolar. Temos do mesmo modo uma função, um discurso a ser 

seguido, um lugar predeterminado para cada um, em suma, temos um “rosto bem definido” no 

que tange ao Dia “D” da escola mineira.  

 Nessa linha de pensamento, entendemos que o Dia “D” da Educação Mineira 

possui uma função governamental-pastoral, pois tem como finalidade a construção de um 

sujeito de consciência (voltado para os resultados, para os índices). Além disso, a figura do 

sujeito político (Governador de MG) por detrás da produção dos documentos atinentes ao Dia 

“D”, emerge tal qual a figura do “pastor”, quer dizer, daquele que guia o rebanho. Entretanto, 

não é guiar o rebanho no sentido da “salvação”, pelo contrário, trata-se de guiar no sentido 

dos resultados, dos melhores índices no IDEB, no PROALFA. Afinal, o pastor também é um 

ser político, visto que não guia seu rebanho tão somente por “bondade”, mas o faz buscando 

sua própria “salvação”, ora, o faz por um cargo político melhor.  

Fundamentalmente, o escopo principal do dia “D”, segundo o discurso político 

educacional da SEE/SRE, é mobilizar todos os professores e gestores, em um único dia, para 

pensar o presente planejando o futuro da educação em MG. “Em vez das aulas, professores e 

equipes pedagógicas se reúnem em suas escolas para discutirem os resultados em avaliações 

educacionais, as metodologias de ensino e para adequar o Plano de Intervenção Pedagógica 

(PIP)” (SEEMG, 2013, p. 1).  

 

Figura 1 – Programa de Intervenção Pedagógica – Alfabetização em Tempo Certo 

Fonte: SEEMG (2010, p. 6). 

 

 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

268 

A SEE/SRE defende que o Dia “D” é precípuo para garantir metodologias 

adequadas para verificar o desempenho do sistema. Respectivamente, abarca uma perspectiva 

contundente respeitante à realidade da Rede Pública de Ensino. Esse dia é essencial para 

identificar problemas a serem resolvidos e, igualmente, as demandas a serem atingidas. Com 

isso, contribuindo para o desenvolvimento de ações de melhoria na qualidade da educação 

(SEEMG, 2013). 

Por uma perspectiva fora da visão política da SEE/SRE, se o “Dia D” (Operação 

Overlord) foi uma forma de derrubada de um soberano (Hitler), o Dia “D” em MG, é uma 

operação de jogada política que visou à constituição da figura de um sujeito político 

(Governador de MG) – “soberano” – a ser tomada como referência no cenário político 

nacional. Ora, esta manobra foi tão hábil, que a produção dos documentos (guias de 

elaboração do Dia “D”) ocorreu precisamente entre os anos de 2010 e 2011, ou seja, ano de 

transição de governo na esfera estadual e nacional.  

Assim como a jogada política explicitada no parágrafo anterior, sob o slogan 

“tornar a educação de Minas Gerais referência em todo o Brasil” (SEEMG, 2010, p. 5), temos 

em voga, um discurso que propende para a formação de uma potência de Estado, de tal modo 

que, num aspecto, mantenha a Educação Mineira sob uma determinada ordem, disciplina, 

controle e, noutro aspecto, apresente um arquétipo de educação que possa ser assumido como 

modelo numa esfera nacional.  

 Todo este dia é orientado por um guia que subsidia todo o processo, indicando os 

passos necessários para organizar e desenvolver o planejamento das ações que acontecem 

nesse dia especial, medidas que orientam todas as demais ações dessa operação de “guerra” 

evidenciada. Esse guia é dividido em sete partes, as quais observam a apresentação, os papéis 

das instâncias regionais e a equipe da escola, além de orientar a implantação do Programa de 

Intervenção Pedagógica/Alfabetização no Tempo Certo (PIP/ATC), bem como acompanhá-lo, 

sendo esta uma tarefa conjunta entre SEE, SRE e Escolas, em que vale a máxima “toda escola 

pode e tem que fazer a diferença” (SEEMG, 2010, p. 22), máxima esta que é sumariamente o 

mote principal de campanha para as unidades escolares. 

Diante disso, é precípuo ressaltar dois pontos. Primeiro, uma parte do guia, para 

relembrar alguns conceitos, o discurso pedagógico apresenta cinco compromissos para com a 

educação mineira ancorados no principal enunciado da política pública desse estado 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

269 

federativo: “tornar a educação de Minas Gerais referência em todo o Brasil” (SEEMG, 2010, 

p. 5), a grande meta e o alvo da guerra. 

Esse discurso invoca nos sujeitos envolvidos o “desejo” de participação e 

pertencimento, afinal, “todos querem uma educação de qualidade”. E uma educação nesses 

moldes requer uma política de resultados, porém, todo resultado engendra, por sua vez, 

competição numa esfera micro e macro: qual é o aluno com as melhores notas em uma escola 

X? Qual disciplina tem os melhores resultados numa escola X? Qual escola possui as 

melhores notas numa certa região ou no estado? Qual SRE possui o melhor índice junto ao 

IDEB? Qual estado possui o melhor IDEB no país?  

Tais questões também se ligam a outros enunciados de participação e de 

pertencimento, sobretudo, no que corresponde aos “compromissos da Educação Mineira” 

(FIGURA 2). Orbitando ao redor do enunciado “Tornar a educação de MG referência em todo 

o Brasil”, têm-se outros enunciados, igualmente “convocatórios” tais como os proferidos no 

“Dia D” em 1944: “comunidade participando” (Em que sentido? Atuando na melhoria dos 

“resultados”?); “todos os alunos progredindo juntos” (Em termos de “resultados”? Ou 

progredindo em ano/série?); “nenhum aluno a menos” (Nos “resultados”? No processo de 

alfabetização? Ou no âmbito da progressão de ano/série?). Na perspectiva bélica do “Dia D”, 

tais enunciados poderiam ser substituídos por: “todo Estado-Nação juntos na guerra”; “todas 

as tropas aliadas e progredindo em direção a um único alvo”; “nenhum soldado a menos”.  

A figura, a seguir, ilustra tais suspeitas, questionamentos e problematizações 

sobre o Dia “D” da Educação Mineira: 

 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

270 

 

Figura 2 – Os compromissos da Educação Mineira. 

Fonte: SEEMG (2010, p. 5). 

 

De resto, na figura supra indicada, tem-se o enunciado “Toda escola tem que fazer 

diferença”. Neste último enunciado, nos chama a atenção o termo “tem que fazer”. Ora, este é 

contrário ao termo “pode fazer”. E, precisamente, o termo “pode fazer” está na capa do 

documento atinente ao Dia “D”. Nesse sentido, “tem que fazer” que nos remete a uma ordem 

direta: “faça a diferença ou será punido”. Aqui é visível uma relação de ordem, de força, de 

imposição. O termo “pode”, por outro lado, é mais maleável, flexível. “Pode fazer”, indica 

uma possibilidade, isto é, se não o fizer, tudo bem, teremos outras oportunidades de fazê-lo, 

mas, ainda é preciso que se tente “fazer a diferença” (aqui temos uma relação de poder-saber). 

Nesse viés, as questões que nos incomodam são: “o que seria exatamente ‘fazer a diferença’”? 

Fazer a diferença é ter “resultados” melhores? É obter os melhores índices - IDEB? 

Sumariamente, o Dia “D” supostamente serve como diagnóstico para se avaliar os 

sujeitos-alunos que precisam estar ao menos na “média” do IDEB, aqueles que precisam de 

“intervenção” (PIP) para atingirem bons “resultados”. É imprescindível avaliar “quem 

merece” (princípio da meritocracia), para tanto, criam-se os indicadores de desempenho 

(IDEB, PROEB, SAEB, etc.), as políticas de resultados, os jogos estratégicos de poder-saber 

(Dia “D”), os discursos de equidade (“nenhum aluno a menos”), os discursos da “diferença” 

(“a escola tem que fazer diferença”). Supostamente (ou precisamente) o Dia “D” é, 

igualmente, um jogo estratégico, um jogo político no bojo da Educação Mineira.  



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

271 

Esse jogo político intenta a produção de verdades e, para consolidá-las, é 

necessário algum material empírico como prova, como meio de consolidação. É nesse sentido 

que a SEEMG faz uso das avaliações externas e internas e, por consequência, das estatísticas 

e indicadores correspondentes aos resultados dessas avaliações, como meio de alavancar um 

determinado discurso político, tal como o enunciado “Tornar a educação de MG referência 

em todo o Brasil”, ou ainda, meio de visibilizar uma determinada forma de governamento.  

Por conseguinte, existe uma prática disciplinar (PIP), a qual é, essencialmente, um 

meio de elencar os “normais” (aqueles que obtêm índices satisfatórios nas avaliações), 

segregando-os dos considerados “anormais” (aqueles que apresentam defasagens em relação 

às capacidades e competências diante das avaliações). O PIP, nesse viés, é um arranjo 

inventariado para, precisamente, colocar em ação a “norma”, separando e distinguindo os 

sujeitos-alunos em termos de resultados. Foucault (2011, 1997) depreende que qualquer que 

seja o processo avaliativo, este se coaduna a um conjunto de técnicas e punições que 

padronizam (normatizam), exercendo um poder que permite as classificações e punições 

(conforme a proposta do PIP).  

A materialidade do discurso bélico do Dia “D” mostra o que a educação mineira 

tem de fazer para ser referência educacional no Brasil, por intermédio da produção de efeitos 

de sentido, como, por exemplo, “a escola precisar se organizar para se fazer sem saber ou 

mesmo sabendo”: 

 
O conhecimento e a expertise formam o ponto nodal à volta do qual o mundo se 

apresenta pensável e são apresentadas as receitas necessárias para a sua 

domestificação. É por esta via que, em meu entender a governamentalidade pode 

constituir uma ferramenta aplicada à história da escola. Permitirá desencadear 

trabalhos de investigação que tomem como eixos analíticos a flexibilidade e a 

transferência permanentes, que saibam valorizar os quadros de ação e de associação 

que permitem que o governo, nas sociedades modernizadas, ocorra à distância e se 

organize em torno do princípio livre escolha do sujeito (Ramos do Ó, 2009, p. 114). 

 

 

Para a realização do Dia “D” é necessário que tudo esteja em perfeita ordem e 

todo o conjunto de escolas do Estado de Minas Gerais esteja no mesmo dia (D), na mesma 

hora (H) e no mesmo minuto (M), com uma agenda específica e com todos os armamentos 

apropriados para atuar nas trincheiras para atingir um inimigo em comum: o analfabetismo 

e/ou o fracasso presente nas estatísticas de alunos de baixo desempenho. 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

272 

Para tanto, utiliza professores, alunos e toda comunidade escolar para ser a linha 

de frente de uma batalha político-partidária que procura tornar Minas Gerais referência em 

educação para todo Brasil. Essa ação pode transformar (eleger) o principal comandante dessa 

operação de guerra (o governador do estado) em chefe de Estado da nação. Ou apresentar, 

discursivamente, Minas Gerais e suas escolas como um mercado competitivo, vivo e eficiente 

a fim de apresentá-lo como um estado capaz e central – regionalmente – no desenvolvimento 

de políticas educacionais. Portanto, agregador de forças estratégicas do jogo de poder-saber, 

visto por uma perspectiva em que fazer a prática da escola. 

Seguindo essa ótica, o fazer escolar é apresentado como uma competição, o que 

justifica a afirmação do governo mineiro, em sua posição neoliberal, de que “toda a escola 

pode e tem que fazer diferença” (SEEMG, 2010, p. 22), diferença constituída em um pacto de 

metas realizado ano a ano, solenemente, com cada gestor escolar, propondo a excelência, a 

inovação, a melhoria do desempenho e de habilidades cada vez mais altas, para cada unidade 

escolar. 

 Nessa perspectiva, há indícios de meritocracia, de uma ordem gerida pela 

organização da produção, da tecnologia, da estrutura social, pelo viés da eficácia, do mérito, 

da medida, da utilidade, da produtividade. 

O Dia “D” em Minas Gerais, em especial, se utiliza de estratégias bélicas para 

convocar todo um exército possível, “toda a comunidade participando” (SEEMG, 2010, p. 5), 

por meio de comandos que ativam certo sinal, um ficar em alerta para o combate; um 

constante alerta para as tropas e as guaritas estarem com seus combatentes preparados e em 

forma. “Todos devem estar a postos para a guerra!”. Inclusive toda a comunidade deve estar 

atenta às estratégias do combate e dela tomarem partido. 

Nessa guerra, o enunciado “toda escola tem que fazer a diferença” (SEEMG, 

2010, p. 5) tem a pretensão de reverter o quadro em que a escola se encontra. A escola como 

um batalhão precisa se organizar de tal forma, que todos os seus soldados, todos os seus 

cabos, todos os sargentos, capitães, coronéis e outros precisam combater com afinco para 

atingir e conquistar a meta e o alvo central. A escola precisa arquitetar suas trincheiras de 

combate, precisa realizar exercícios e treinamentos de comando. Precisa se privar de certas 

ações e munir de armamentos seu território, protegendo-se de todas as possibilidades de 

ataques terrestres e aéreos para não se deixar ser tomada pelo inimigo. 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

273 

Dessa maneira, todos são importantes para a batalha ou a campanha. “Nenhum 

aluno a menos” (SEEMG, 2010, p. 5), não se pode pensar em baixas, ninguém pode ser 

abatido, não se deve imaginar mortos (desistências) e perdas (evasões) pelo caminho. Todo o 

batalhão precisa vencer (voltar à base) e receber congratulações e medalhas de honra ao 

mérito pelos esforços dispendidos. 

Quando finalmente a bandeira branca estiver balançando no alto do mastro, 

quando alcançar que “toda criança (estiver) lendo e escrevendo até os oito anos (de idade)” 

(SEEMG, 2010, p. 6), a Educação de Minas Gerais, mesmo que provisoriamente, será 

referência em todo o Brasil. Ora, finalmente, ganhou-se a guerra. 

Pode-se, então, expandir para toda a nação a experiência militar-escolar mineira.  

 
A criação das políticas nacionais é, inevitavelmente, um processo de “bricolagem”; 

um constante processo de empréstimos e cópia de fragmentos e parte de ideias de 

outros contextos, de uso e melhoria das abordagens locais já tentadas e testadas, de 

teorias canibalizadoras, de instigação, de adoção de tendências e modas e, por vezes, 

de investimento em tudo aquilo que possa a vir funcionar. A maior parte das 

políticas frágeis, produto de acordos, algo que pode ou não funcionar; elas são 

retrabalhadas, aperfeiçoadas, ensaiadas, crivadas de nuances e moduladas através de 

complexos processos de influência, produção e disseminação de textos e, em última 

análise, recriadas nos contextos da prática (Ball, 2001, p. 102). 

 

 

Entrementes, os fuzis, as bombas químicas, as estratégias, os jogos estratégicos 

não desaparecerão, devem permanecer, uma vez que quando um exército ou uma nação 

conquista o seu alvo, outras estratégias bélicas, fortemente fundamentadas, emergem, 

produzindo outros sentidos para que nada se abata sobre o poder-saber do governamento e da 

governamentalidade. Afinal, outras estratégias militares-curriculares emergirão dessa teia de 

relações de poder-saber. 

 

CONSIDERAÇÕES... 

 

No presente artigo, a partir de uma análise crítica sobre o Guia para organização 

do Dia “D” (“Guia de orientação para a reorganização e implementação do Plano de 

Intervenção Pedagógica - 2010/2011”) e, em partes, acerca dos discursos referentes ao Dia 

“D” presentes no documento: “Guia de revisão e reorganização do Plano de Intervenção 

Pedagógica - 2013” (como meio complementar), nós constatamos que o Dia “D” da Educação 

Mineira possui uma função governamental-pastoral, já que tem como objetivo a construção de 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

274 

um sujeito de consciência, que está voltado para os resultados das avaliações externas e para 

os índices do PROALFA, IDEB, SIMAVE, PROEB, etc.  

Nesse sentido, concebemos que o Dia “D” da Educação Mineira foi uma operação 

de jogada política que visou à constituição da figura de um sujeito político (Governador de 

MG) – “soberano” – a ser tomada como referência no cenário político nacional. 

Depreendemos ainda que para ser atingido este objetivo, era necessário um 

enunciado que causasse impacto, que mobilizasse sujeitos-professores, sujeitos-alunos, 

sujeitos-diretores, que despertasse um sentimento de pertencimento a todos os envolvidos. 

Portanto, escolheu-se o nome de Dia “D”.  

Portanto, o enunciado Dia “D”, tal qual o Dia D (Segunda Guerra Mundial), 

ilustrou um momento marcado por um cronograma rígido e preestabelecido, em que tinha 

também um processo de mobilização dos professores (os mesmos são passiveis de punição 

caso se ausentem), existia todo um roteiro a ser seguido, com relatórios pós-Dia “D”, 

relatórios de intervenção pedagógica (PIP), metas a serem alcançadas, e, é claro, um guia 

norteador (documento analisado na presente pesquisa). Todo este plano, esta mobilização, a 

ser aplicada em um único dia letivo, em escolas da rede pública estadual e municipal.  

Enfim, findamos as nossas problematizações, críticas e suspeitas, aludindo que os 

fuzis, as bombas químicas, as estratégias militares, os jogos estratégicos não desaparecerão, 

devem permanecer, uma vez que quando um exército e/ou uma nação conquista o seu alvo, 

outras estratégias bélicas, fortemente fundamentadas, emergem, produzindo outros sentidos, 

outras relações de poder-saber, outras práticas discursivas, para que nada se abata sobre o 

poder-saber do governamento e da governamentalidade. Portanto, outras estratégias militares-

curriculares emergirão dessa teia de relações de poder-saber, a qual evidencia o Dia “D” da 

Educação Mineira. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BALL, S. J. Diretrizes políticas globais e relações políticas locais em educação. Currículo 

sem fronteiras, v. 1, n. 2, 2001, p. 99-116. 

 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional – LDB. Lei nº 9394/1996. 5. ed. 

Brasília: Centro de Documentação e Informação – Edições Câmara, 2010. 

 

DAVIES, N. Europa na Guerra, uma vitória nada simples. São Paulo: Record, 2009. 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

275 

 

FOUCAULT, M. Qu'est-ce que la critique? Critique et Aufklärung. Bulletin de la Société 

française de philosophie, v. 82, n. 2, avr./juin. 1990, p. 35-63 (Conferência proferida em 27 

de maio de 1978). 

 

_________. Resumo dos Cursos do Collège de France (1970-1982). Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 1997. 

 

_________. Segurança, território, população. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

 

_________. Do governo dos vivos: Curso no Collège de France, 1979-1980. Rio de Janeiro: 

Achiamé, 2010. 

 

_________. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 39. ed. Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

FIMYAR, O. Governamentalidade como ferramenta conceitual na pesquisa de políticas 

educacionais. Educação e Realidade, v. 34, n. 2, 2009, p 35-56. 

 

GADELHA, S. Biopolítica, governamentalidade e educação: introdução e conexões, a 

partir de Michel Foucault. Belo Horizonte: Autêntica, 2009a. 

 

_________. Governamentalidade neoliberal, Teoria do Capital Humano e Empreendedorismo. 

Educacao e Realidade. v. 34, n. 2, mai./ago. 2009b, p. 171-186. 

 

GALLO, S. Infância e Resistência: resistir a quê? Leitura: Teoria & Prática, Campinas, v. 

31, n. 61, nov. 2013, p.199-211. 

 

MASCIA, M. A. A. Investigações na pós-modernidade: uma análise das relações de poder-

saber do discurso político educacional de língua estrangeira. Campinas: Mercado de Letras, 

2002. 

 

RAMOS do Ó, J. A. Governamentalidade e a história da escola moderna: outras conexões 

investigativas. Educação e Realidade, v. 34, n. 2, 2009, p. 97-117. 

 

_________. O governo do aluno na modernidade. Revista Segmento. Dossiê: Foucault pensa 

a educação. 2007, p. 36-45. 

 

SEEMG. Guia de Orientação e Reorganização do Plano de Intervenção Pedagógica. Belo 

Horizonte: SEE, 2010-2011. 

 

SEEMG. Guia de Revisão e Reorganização do Plano de Intervenção Pedagógica. Belo 

Horizonte: SEE, 2013. 

 

SEEMG. Secretaria de Estado de Educação de Minas Gerais. Sistema Mineiro de Avaliação 

da Educação Pública (SIMAVE), 2013.  

Disponível em: https://www.educacao.mg.gov.br/ajuda/page/15115-simave. Acesso em: 

12/01/2016. 



______________O DIA “D” DA EDUCAÇÃO MINEIRA:  JOGOS ESTRATÉGICOS... 
Marcio Moterani Swerts/ Marcelo Vicentin/ Eloisa Rosotti Navarro/ Rogério de Melo Grillo 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 256 - 276 

 

276 

 

SECRETARIA DE ESTADO DE EDUCAÇÃO DE MINAS GERAIS. Conteúdo Básico 

Comum (CBC): Língua Portuguesa (Educação Básica – Ensino Fundamental e Médio). Belo 

Horizonte: SEE, 2007. 

 



 

 

278 

MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM  

 
 

Francisco Brandão Aguiar1 

Eduardo Ferreira Chagas2 

 

 

Resumo: 

Neste trabalho buscaremos analisar a relação entre os conceitos de consciência e linguagem a partir de Mikhail 

Bakhtin e Karl Marx. Neste sentido, no que se refere a Mikhail Bakhtin teremos como escopo principal a obra, 

Marxismo e Filosofia da Linguagem: problemas fundamentais do método sociológico na ciência da linguagem. 

No tocante a Karl Marx, percorreremos obras como, A Ideologia Alemã, O capital e Contribuição a Crítica da 

Economia política. Nossa análise gira sempre em torno da construção dos conceitos de consciência e linguagem 

em Bakhtin, procurando articulá-los com os pontos de vista desenvolvidos na teoria marxista. Acreditamos que 

exista uma determinada viabilidade para tal conexão entre os pensadores, uma vez que, a construção da Filosofia 

da Linguagem de Bakhtin sofre influencia direta da Filosofia Marxista. Nossa pesquisa caracteriza-se como 

bibliográfica, indireta, qualitativa e se desenvolve por meio da interlocução crítico-discursiva. Concluímos que, a 

linguagem assim como a consciência tem em comum o fato de necessitarem construir suas bases no contexto 

histórico social e real. Marx e Bakhtin buscam rechaçar qualquer compreensão idealista referente a esses conceitos. 

Mais que isso, os autores estão denunciando as posturas metodológicas que introduzem um caráter irreal e 

atemporal aos conceitos determinantes da sociedade. 

 

Palavras-chave: Mikhail Bakhtin. Karl Marx. Consciência. Linguagem. 

 

MIKHAIL BAKHTIN AND KARL MARX: CONSCIOUSNESS AND LANGUAGE 
 

 

Abstract: 

In this work we will seek to analyze the relationship between the concepts of consciousness and language starting 

Mikhail Bakhtin and Karl Marx. In this sense, in relation to Mikhail Bakhtin we will have as main book, Marxism 

and Philosophy of Language: fundamental problems of the sociological method in the science of language. In 

relation to Karl Marx, we go through books like, The German Ideology, The Capital and A Contribution to the 

Critique of Political Economy. Our analysis is about the construction of the concepts of language and 

 
1    Doutorando em Educação pela Universidade Federal do Ceará - UFC. Mestre em Filosofia pela Universidade 

Estadual do Ceará - UECE. Especialista em Gestão Escolar pelo Instituto Superior de Educação Elvira Dayrell 

- ISEED. Especialista em Docência no Ensino Superior pela Universidade Candido Mendes - UCAM. 

Graduado em Pedagogia pelo Instituto Superior de Educação Elvira Dayrell - ISEED. Graduado em Filosofia 

pela Universidade Estadual Vale do Acaraú - UVA. E-mail: francisco_ba89@hotmail.com. 
2  Graduado em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará (UECE, 1989), Mestrado em Filosofia pela 

Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas (FAFICH) da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG, 

1993), Doutorado em Filosofia pela Universität von Kassel (KASSEL, ALEMANHA, 2002) e Pós-Doutorado 

em Filosofia pela Universität Münster (Alemanha) (2018-2019). É Professor efetivo (Associado) do Curso de 

Filosofia e do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal do Ceará (UFC) e Professor 

Colaborador do Programa de Pós-Graduação em Educação Brasileira da FACED - UFC. Coordenador do 

Grupo de Estudos Marxistas – GEM –, vinculado ao Eixo Marxismo, Teoria Crítica e Filosofia da Educação, 

e ao Programa de Pós-Graduação em Educação Brasileira da FACED- UFC. Atualmente, é Pesquisador 

Bolsista de Produtividade do CNPQ, é membro da Internationale Gesellschaft der Feuerbach-Forscher 

(Sociedade Internacional Feuerbach) e dedica suas pesquisas ao estudo da Filosofia Política, da Filosofia de 

Hegel, do Idealismo Alemão e de seus críticos Feuerbach, Marx, Adorno e Habermas. E-mail: 

ef.chagas@uol.com.br. Academia.edu: https://ufc.academia.edu/EduardoFChagas. Homepage: 

www.efchagas.wordpress.com Editor da Revista Dialectus (http://periodicos.ufc.br/dialectus) 

(http://www.revistadialectus.ufc.br/index.php/RevistaDialectus/about/editorialPolicies#sectionPolicies). C.V 

(Lattes): http://lattes.cnpq.br/2479899457642563. (http://buscatextual. 

cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4794196Y0). ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1957-6117. 

Canal Eduardo Chagas no YouTube https://www.youtube.com/channel/UCx4G8MH51hFuGYvoBguhHbQ. 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

279 

consciousness in Bakhtin, articulating these concepts with the Marxist theory. We believe that there is a viability 

for a connection between thinkers, because the construction of Bakhtin's Philosophy of Language is influenced by 

Marx. This research is characterized as bibliographical, indirect, qualitative and occurs through critical-discursive 

dialogue. We concluded that, language as well as consciousness have in common the fact that they need to build 

their bases in the social and real historical context. Marx and Bakhtin seek to reject any idealistic understanding 

of these concepts. More than that, the authors are denouncing the methodological stances that introduce an unreal 

and timeless character to the determinant concepts of society. 
 

Keywords: Mikhail Bakhtin. Karl Marx. Consciousness. Language. 

 

Introdução 

 

Neste trabalho temos como propósito mostrar a relação entre os conceitos de 

consciência e linguagem a partir de Mikhail Bakhtin e Karl Marx. Nesse sentido, quanto a 

Bakhtin, nosso escopo principal é a obra Marxismo e Filosofia da Linguagem: problemas 

fundamentais do método sociológico na ciência da linguagem. No que se refere a Marx, 

perpassaremos por obras como: A ideologia alemã, O capital e Contribuição à crítica da 

economia política. 

Nossa análise gira sempre em torno da construção dos conceitos de linguagem e 

consciência em Bakhtin, procurando articulá-los com os pontos de vista desenvolvidos na teoria 

marxista. Acreditamos que exista uma determinada viabilidade para tal conexão entre os 

pensadores, uma vez que, a construção da Filosofia da Linguagem de Bakhtin está baseada na 

concepção dialógica da natureza humana, onde ele busca manter uma determinada proximidade 

com a teoria marxista. 

No primeiro momento de nosso trabalho, buscaremos mostrar a necessidade de uma 

abordagem marxista acerca da Filosofia da Linguagem. Em seguida, traremos o problema da 

consciência no pensamento bakhtiniano e por último, trataremos da relação entre os conceitos 

de consciência e linguagem a partir de Mikhail Bakhtin e Karl Marx. 

Essa pesquisa caracteriza-se como bibliográfica, indireta, qualitativa e se 

desenvolve por meio da interlocução crítico-discursiva, sendo assim, fundamentada em Karl 

Marx, Mikhail Bakhtin e outros autores (comentadores) que tratam de questões relativas à nossa 

temática. 

 

Mikhail Bakhtin e a necessidade de uma abordagem marxista acerca da Filosofia da 

Linguagem 

 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

280 

O teórico, pensador e filósofo Mikhail Mikhailovich Bakhtin (1895-1975) foi uma 

das figuras mais importantes para a história e o desenvolvimento de estudos acerca da 

linguagem humana. Suas pesquisas, que norteiam até hoje estudos e teorias pelo mundo, 

abrangem temas relacionados à História, Filosofia, Antropologia, Psicologia, Sociolinguística, 

Análise do Discurso e Semiótica. Sendo que, sua maior contribuição intelectual foi o legado 

dos estudos da linguagem, que é considerado por muitos estudiosos como uma visão 

translinguística. De acordo com Bakhtin, a língua não se encaixa em um sistema isolado e 

qualquer análise linguística deve tratar também de outros fatores, como a relação do emissor 

com o receptor, o contexto social, histórico, cultural e ideológico. (BAKHTIN, 2006). 

Bakhtin irá buscar um entendimento acerca das correntes de pensamento que 

percorreram o século XX, evitando sempre o dogmatismo e o relativismo que permeavam as 

posturas dessa época. Assim, na obra Problemas da Poética em Dostoiévski, o autor afirma que 

o dogmatismo e o relativismo excluem-se igualmente em qualquer discussão. Portanto, o 

primeiro passo da teoria Bakhtiniana é tratar de uma análise da sociedade a partir dos problemas 

da linguagem, numa perspectiva histórico-dialética. Esse pensador antecipa bastante às 

orientações da linguística moderna, principalmente, em relação aos conceitos de consciência e 

linguagem. 

Na obra Marxismo e Filosofia da Linguagem3, Bakhtin irá afirmar que o espírito 

filosófico do marxismo ainda não penetrou nos domínios da linguagem. Para ele, como veremos 

mais adiante, as correntes teórico-metodológicas que tratam desse tema compreendem a 

linguagem não-dialeticamente, mas como algo intangível e imutável. Ele acredita que, “não 

existe atualmente uma única análise marxista no domínio da linguagem feita por grandes 

pensadores. Nem sequer há nos trabalhos marxistas alguma formulação, a respeito desta, que 

seja um pouco precisa e desenvolvida.” (BAKHTIN, 2006, p. 24). 

É esse o propósito para o qual o autor direciona as primeiras linhas da obra (citada 

imediatamente no parágrafo anterior), isto é, Bakhtin expõe a necessidade de uma abordagem 

marxista da Filosofia da Linguagem e irá tratar das questões da linguagem colocando sob o 

signo da dialética o efeito das estruturas sociais. O autor traz, em primeiro lugar, a questão dos 

 
3 De acordo com Bubnova (2009), difundiu-se no ocidente, a partir das afirmações do semiólogo Viacheslav 

Ivanovich Ivanov, que a autoria de Marxismo e Filosofia da Linguagem não pertencia a Volóchinov e sim a seu 

mestre Bakhtin. As traduções que foram surgindo posteriores aos estudos de Ivanov variam, atribuindo-se a 

autoria ora a um, ora a outro e, por muitas vezes, aos dois. Ao que se sabe, Bakhtin recusava-se a fazer concessões 

a fraseologia da época e a certos dogmas imposto aos autores. 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

281 

dados reais da linguística, da natureza real dos fatos da língua. A língua é um fato social, cuja 

existência se funda nas necessidades da comunicação. 

Mikhail Bakhtin procura mostrar a importância da Filosofia da Linguagem para as 

Ciências Sociais, ele acredita que os problemas da linguagem adquiriram, recentemente, uma 

atualidade e uma importância excepcional para o marxismo. O pensador argumenta que, na 

maioria dos setores mais importantes do seu desenvolvimento científico, o marxismo vai 

diretamente de encontro a esses problemas e não pode avançar de maneira eficaz sem submetê-

los a um exame específico. (BAKHTIN, 2006). 

Uma das primeiras abordagens que Bakhtin traz em seu contexto filosófico remete 

ao problema da consciência. Ele acredita que as posturas que tratam de uma análise teórica da 

consciência, até então, não conseguiram concebê-la de forma satisfatória, fato este que acabou 

gerando consequências drásticas para uma análise da linguagem. Veremos, em seguida, como 

o autor trata dessa questão. 

 

O problema da consciência em Mikhail Bakhtin 

 

Para Bakhtin, o estudo da consciência gerou um problema que criou dificuldades e 

confusões no campo da Psicologia e da Linguagem. Ele defende que, de maneira geral, a 

consciência tornou-se asylum ignorantiae de todo edifício filosófico. Foi transformada em 

depósito de todos os problemas não resolvidos, de todos os resíduos objetivamente irredutíveis. 

Ao invés de buscar uma definição objetiva da consciência, esta foi usada para tornar subjetiva 

e fluídas certas noções até então sólidas e objetivas. 

Bakhtin defende que existe uma tarefa essencial e urgente do marxismo em relação 

ao sujeito. Essa tarefa gira em torno da construção de uma psicologia verdadeiramente objetiva. 

Assim, os fundamentos dessa nova psicologia objetiva não devem ser fisiológicos, nem 

biológicos, mas sociológicos. Bakhtin pontua que “de fato, o marxismo encontra-se frente a 

uma árdua tarefa: a procura de uma abordagem objetiva, porém refinada e flexível do psiquismo 

subjetivo consciente do homem, que em geral é analisado pelos métodos de introspecção.” 

(BAKHTIN, 2006, p.47). 

Para Bakhtin, a Biologia e a Fisiologia não oferecem condições de resolver o 

problema da consciência no sujeito. Isso porque ele acredita que a consciência constitui um fato 

sócio-ideológico, não acessível a métodos empregados pela fisiologia ou pelas ciências 

naturais. Tal como ocorre nessas ciências, ele acredita que é impossível reduzir o 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

282 

funcionamento da consciência a alguns processos que se desenvolvem no interior do campo 

fechado de um organismo vivo. Assim, os processos que no essencial determinam o conteúdo 

do psiquismo desenvolvem-se não no organismo, mas fora dele, ainda que o organismo 

individual participe desses processos. 

O psiquismo subjetivo do sujeito não constitui um objeto de análise para as Ciências 

Naturais, pois não se trata de uma coisa ou de um processo natural. O psiquismo subjetivo é o 

objeto de uma análise ideológica, de onde se depreende uma interpretação sócio-ideológica. O 

fenômeno psíquico, uma vez compreendido e interpretado, é explicável exclusivamente por 

fatores sociais que determinam a vida concreta de um dado indivíduo. (BAKHTIN, 2006, 

2017). 

A que tipo de realidade pertence ao psiquismo subjetivo do sujeito então? 

Bakhtin é enfático ao afirma que realidade do psiquismo interior do sujeito é a do 

signo. Sem material semiótico não se pode falar em psiquismo. Pode-se falar somente em 

processos fisiológicos ou em processos do sistema nervoso. Em relação à realidade exterior ao 

organismo, essa pode até caracterizar-se como um campo onde o psiquismo reage, mas essa 

reação ocorre sempre por mediação do signo, de uma maneira ou de outra. Cito Bakhtin 

 

Por natureza, o psiquismo subjetivo localiza-se no limite do organismo e do mundo 

exterior, vamos dizer, na fronteira dessas duas esferas da realidade. É nessa região 

limítrofe que se dá o encontro entre o organismo e o mundo exterior, mas este encontro 

não é físico: o organismo e o mundo encontram-se no signo. A atividade psíquica 

constitui a expressão semiótica do contato entre o organismo e o meio exterior. Eis 

porque o psiquismo interior não deve ser analisado como uma coisa; ele não pode ser 

compreendido e analisado senão como um signo (BAKHTIN, 2006, p.48). 

 

Na obra O freudismo: um esboço crítico, Bakhtin (2017) argumenta que esse 

conteúdo da nossa consciência e de todo o psiquismo em seu conjunto, como aquelas 

enunciações isoladas através das quais esse conteúdo se revela no exterior, são determinadas 

sob todos os aspectos por fatores socioeconômicos. Nunca chegaremos às raízes verdadeiras e 

à essência de uma enunciação singular se as procurarmos apenas nos limites de um organismo 

individual, mesmo quando tal enunciação concernir aos aspectos pessoais e íntimos da vida do 

homem. 

Compreender um signo consiste em aproximar o signo apreendido de outros já 

conhecidos; em outros termos, a compreensão é uma resposta a um signo por meio de signos. 

Essa cadeia de criatividade e de compreensão ideológica (uma vez que a língua se caracteriza 

como realidade material específica da criação ideológica) desloca-se de signo em signo, para 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

283 

um novo signo e é única e contínua. Em nenhum ponto a cadeia se quebra, em nenhum ponto 

ela penetra a existência interior, de natureza não material e não corporificada em signos. 

(BAKHTIN, 2006). 

Essa cadeia ideológica estende-se de consciência individual a consciências 

individuais, ligando umas às outras. Os signos só emergem, decididamente, do processo de 

interação entre uma consciência individual e uma outra. E a própria consciência individual está 

repleta de signos. A consciência só se torna consciência quando se impregna de conteúdo 

ideológico (semiótico) e, consequentemente, somente no processo de interação social. 

Apesar de suas profundas diferenças metodológicas, a filosofia idealista e o 

psicologismo, em matéria de cultura, cometem o mesmo erro fundamental. Essas posturas 

situam a ideologia na consciência transformando, desta forma, o estudo das ideologias em 

estudo da consciência e de suas leis: pouco importa que isso seja feito em termos 

transcendentais ou em termos empírico-psicológicos. Esse erro não só é responsável por uma 

confusão metodológica acerca da inter-relação entre domínios diferentes do conhecimento, 

como também por uma distorção radical da realidade estudada. A criação ideológica, ato 

material e social, é introduzida à força no quadro da consciência individual. Esta, por sua vez, 

é privada de qualquer suporte na realidade. (BAKHTIN, 2006). 

 

Bakhtin e Marx: consciência e linguagem 

 

Bakhtin, assim como Marx, acredita que os teóricos, ideólogos e os intelectuais, em 

sua maioria, não estão diretamente vinculados à produção material das condições de existência 

da vida humana. Existe, portanto, uma fissura entre a realidade material e o conhecimento 

teórico que tenta abarcar essa realidade. Para Bakhtin a realidade, que está diretamente ligada 

à construção contínua de ideologias, é tratada como um problema da consciência e não como 

um problema da realidade concreta dos homens. Marx, no sentido da afirmação anterior, na 

Ideologia Alemã, irá fazer duras críticas a Max Stirner e Bruno Bauer por defenderem uma 

autonomia da História em relação aos homens históricos reais. De acordo com Marx, para esses 

pensadores as ideias é que condicionariam as situações materiais dos homens em cada momento 

histórico. Portanto, a consciência é que produziria as condições materiais dos homens. (MARX, 

2001). 

Marx irá argumentar que, para os jovens hegelianos, as representações, ideias, 

conceitos, enfim, os produtos da consciência aos quais eles próprios deram autonomia, eram 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

284 

considerados como verdadeiros grilhões da humanidade. Assim, os jovens hegelianos lutavam 

unicamente contra essas ilusões da consciência. Citamos Marx, 

 

As relações dos homens, todos os seus atos e gestos, suas cadeias e seus limites são 

postos como produtos da sua própria consciência, coerentes consigo próprios [...]. 

Nenhum desses filósofos teve a ideia de se perguntar qual era a ligação entre a 

filosofia alemã e a realidade alemã, a ligação entre a crítica e o seu próprio meio 

material. (MARX; ENGERLS, 2001, pp.10-11). 

 

Esses filósofos só oferecem a história das representações, desligada dos fatos e dos 

desenvolvimentos práticos que constituem sua base. Esses pensadores só oferecem a história 

com a finalidade de representar a época em foco como uma primeira etapa imperfeita, como 

um anúncio, ainda limitado, da verdadeira época histórica. (MARX; ENGELS, 2001). 

Para Marx, Feuerbach leva sobre os materialistas “puros” a grande vantagem de 

perceber que o homem é também um “objeto sensível”, entretanto, ele considera o homem 

unicamente como objeto sensível e não como “atividade sensível”, ou seja, ele se contenta com 

a teoria e não considera os homens em seu determinado contexto social, em suas reais condições 

de vida. 

De acordo com Marx, Feuerbach fica numa abstração: “o homem” e só chega a 

reconhecer o homem real, individual, em carne e osso, no sentimento. Em outras palavras, não 

conhece outras relações humanas (do homem para com o homem) que não seja o amor e 

amizade, ainda assim idealizados. Ele não critica as atuais condições de vida. Nunca chega, 

portanto, a considerar o mundo sensível como à soma da atividade viva e física dos indivíduos 

que compõem esse mundo. E quando Feuerbach vê, em vez de homens saudáveis, um bando de 

famintos, esgotados e tuberculosos, é obrigado a apelar para a concepção superior das coisas e 

para a igualização ideal no gênero. Logo, recai no idealismo. (MARX; ENGELS, 2001). 

Marx e Bakhtin estão denunciando o caráter abstrato das teorias filosóficas, sociais 

e linguísticas. Esses pensadores irão defender que a ideologia da classe dominante nasceria 

dessa fissura da práxis vigente e, por isso, descola-se da realidade material concreta. Seus 

produtores (os teóricos, ideólogos, intelectuais etc.) não estão diretamente vinculados à 

produção material das condições de existência. De acordo com Marx, a ideologia propagada 

pela sociedade do capital é algo produzido pelo poder dominante e expressa em ideias os 

interesses desse mesmo poder, “apresentando seu próprio interesse como interesse geral de 

todos os membros da sociedade [...], a imprimir a suas ideias a forma da universalidade, a 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

285 

apresentar essas ideias como as únicas racionais e validas universalmente." (MARX; ENGELS, 

2007, p.72). 

Bakhtin, seguindo a mesma linha de raciocínio do parágrafo anterior, diz que “a 

classe dominante tende a conferir ao signo ideológico um caráter intangível e acima das 

diferenças de classe, a fim de abafar ou ocultar a luta dos índices sociais de valor que aí se 

travam, a fim de tornar o signo monovalente.” (BAKHTIN, 2006, p. 46). Ou, para usarmos uma 

citação já mencionada da Ideologia alemã, “a classe dominante busca apresentar o seu próprio 

interesse como interesse geral de todos os membros da sociedade.” (MARX; ENGELS, 2007, 

p.72). Marcondes (2005) acrescenta que, ao falarmos de ideologia estamos falando, portanto, 

de um discurso ideológico. Isso significa entendermos a crítica da ideologia como parte de uma 

concepção pragmática de linguagem. 

Marx não trata, especificamente, sobre um conceito linguagem em suas minúcias, 

no entanto, na Ideologia Alemã ele traz uma determinada afirmação sobre tal conceito. Neste 

viés, a linguagem é mostrada como a consciência prática, podemos deduzir então que isso 

representa uma forma de inserção da consciência na realidade dos fatos (em concordância com 

Bakhtin). De Acordo com Marx, 

 

A linguagem é tão velha quanto à consciência: a linguagem é a consciência prática, a 

consciência real, que existe também para os outros homens e que, portanto, começa a 

existir também para mim mesmo; e a linguagem nasce, assim como a consciência, da 

necessidade, da carência de intercâmbio com os demais homens. [...] A consciência é, 

portanto, já de antemão, um produto social, e o seguira sendo enquanto existirem seres 

humanos. (MARX; ENGELS, 2007, p. 53). 

 

Portanto, se a linguagem é tão velha quanto à consciência e a linguagem é a 

consciência prática, as bases matérias da consciência são as mesmas da linguagem, a saber: o 

homem, sua relação com o trabalho e a constituição de uma sociedade sobre determinada 

divisão do trabalho. 

Bakhtin (2006) dirá que, a própria consciência só pode surgir e se afirmar como 

realidade, mediante a encarnação material em um signo. O pensador afirmará ainda que, (como 

dito antes) os signos só emergem do processo de interação entre uma consciência individual e 

uma outra. Bakhtin está denunciando a impossibilidade da fala como algo absolutamente 

individual, não existe uma atividade mental sem expressão semiótica. “Não é a atividade mental 

que organiza a expressão, mas, ao contrário, é a expressão que organiza a atividade mental, que 

a modela e determina sua orientação.” (BAKHTIN, 2006, p. 114). 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

286 

 

Cada enunciação, cada ato de criação individual é único e não reiterável, mas em cada 

enunciação encontram-se elementos idênticos aos de outras enunciações no seio de 

um determinado grupo de locutores. São justamente estes traços idênticos que são 

assim normativos para todas as enunciações – traços fonéticos, gramaticais e lexicais 

–, que garantem a unicidade de uma dada língua e sua compreensão por todos os 

locutores de uma mesma comunidade. (BAKHTIN; 2006, p. 77). 

 

A enunciação monológica já é uma abstração, embora seja uma abstração do tipo 

natural. Toda enunciação monológica, inclusive uma inscrição num monumento, constitui um 

elemento inalienável da comunicação verbal. (BAKHTIN, 2006). Entender o sistema 

linguístico como algo autônomo, desvinculado dos homens reais em condições históricas reais, 

ignorando as enunciações e atos de fala por serem absolutamente individuais, caracteriza esse 

sistema como idealizado, pois o considera como descolado dos homens que o produzem.  

Por outro lado, assumir a vida psíquica individual do falante como o núcleo gerador 

da linguagem, ignorando que ela é gerada, antes de tudo, pela interação ou intercâmbio entre 

indivíduos reais em condições históricas reais, acaba por postular um indivíduo idealizado, pois 

ignora coerções de ordem social presentes na própria língua. (VIANNA, 2010). 

Portanto, se é da natureza da palavra dirigir-se de alguém para alguém, cabe aos 

estudiosos da linguagem analisar esse processo, cuja manifestação real se dá por meio do 

enunciado concreto. Bakhtin argumenta que a verdadeira substância da língua não é constituída 

por um sistema abstrato de formas linguísticas, tão pouco pela enunciação monológica isolada, 

e muito menos ainda pelo ato psicológico de sua produção, mas pelo fenômeno social da 

interação verbal, realizada por meio da enunciação ou das enunciações. “A interação verbal 

constitui assim a realidade fundamental da língua.” (BAKHTIN, 2006, p. 127). 

Marx (1983), por sua vez, critica a posição que defende os conceitos como algo que 

determina as condições materiais da existência (como pensam os filósofos especulativos). Neste 

sentido, o conceito de História para Marx (1983), abordado na Contribuição à Crítica da 

Economia Política, não é um conceito desenvolvido do espírito abstrato até a sua efetivação, 

mas sim, uma história real da luta de classes, do intenso conflito entre a burguesia e o 

proletariado. Em Marx, as bases fundamentais da construção da história dos homens são de 

origem social. (2003, p.1). Nas Teses sobre Feuerbach, Marx resaltará que “Toda vida social é 

essencialmente prática. Todos os mistérios que conduzem ao misticismo encontram sua solução 

racional na práxis humana e na compreensão dessa práxis”. 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

287 

Marx está assumindo, na Introdução da Contribuição à Critica da Economia 

Política, a mesma postura que assume na Ideologia Alemã e que Bakhtin incorpora em 

Marxismo e Filosofia da Linguagem, isto é: as bases fundamentais de construção da história 

dos homens, bem como as bases da linguagem e da consciência, têm que ser necessariamente 

de origem social. 

 

Considerações finais 

 

Com esta pesquisa buscamos mostrar uma aproximação entre os conceitos de 

consciência e linguagem, a partir de Karl Marx e Mikhail Bakhtin. Observamos que tal 

aproximação torna-se possível pelo fato de que, a Filosofia da Linguagem de Bakhtin está 

baseada na concepção dialógica da natureza humana, onde o foco está nas contradições e 

conflitos da práxis social, identificando-se desta maneira com a concepção marxista de mundo. 

Concluímos que, tanto Bakhtin quanto Marx, no tocante aos conceitos de 

consciência e linguagem, têm em comum o confronto no que se refere a uma compreensão 

idealista e autônoma dessas categorias. Marx, ao criticar os jovens hegelianos, diz que as 

representações, ideias e conceitos, enfim, os produtos da consciência, aos quais eles próprios 

deram autonomia, eram considerados como verdadeiros grilhões da humanidade, e assim, esses 

pensadores lutavam unicamente contra essas ilusões. Ao referir-se à linguagem, Marx afirma 

que ela é a consciência prática, logo, as bases matérias da consciência são as mesmas da 

linguagem, a saber: o homem, sua relação com seu trabalho e a constituição de uma sociedade 

sobre determinada divisão do trabalho. 

Bakhtin, em concordância com a perspectiva marxista, mostra que a estrutura 

mental do sujeito e da sua enunciação é de origem social, bem como os processos interativos 

que constituem toda a cadeia verbal social. Assim, o autor defende que os signos só se 

apresentam, decididamente, do processo de interação entre uma consciência individual e uma 

outra. A própria consciência individual está repleta de signos e ela só se torna consciência no 

processo de interação. 

Percebemos ainda que, a consciência e a linguagem necessitam construir suas bases 

no contexto histórico da realidade concreta. Marx e Bakhtin rechaçam qualquer compreensão 

idealista refrente a esses conceitos. Mais que isso, os autores estão denunciando as posturas 

metodológicas que introduzem um caráter irreal e atemporal aos conceitos determinantes da 

sociedade. 



__________MIKHAIL BAKHTIN E KARL MARX: CONSCIÊNCIA E LINGUAGEM 
Francisco Brandão Aguiar/ Eduardo Ferreira Chagas  

 
 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 278 - 288 

 

288 

 

Referências 

 

BAKHTIN, Mikhail Mikhailovitch. O freudismo: um esboço crítico. Tradução de Paulo 

Bezerra. São Paulo: Perspectiva, 2017. 

 

______. Problemas da poética de Dostoiévski. Trad. Paulo Bezerra. 5. ed.  Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2010. 

 

_______; VOLÓCHINOV, Valentin. Marxismo e filosofia da linguagem. 12. ed. São Paulo: 

Hucitec, 2006. 

 

BUBNOVA, Tatiana. El marxismo y la Filosofía del Lenguaje: los principales problemas del 

método sociológico en la ciencia del lenguaje. Buenos Aires: Ediciones Godot, 2009. 

 

MARCONDES, Danilo. A pragmática na filosofia contemporânea. Rio de Janeiro: Zahar, 

2005. 

 

MARX, Karl. ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. Trad. Luis Claudio de Castro e Costa. 

São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

______.  A ideologia alemã. Trad. M. Backes. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. 

 

______. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: Martins Fontes, 1983. 

 

______. Teses sobre Feuerbach. Tradução autorizada de Álvaro Pina. 2003. Disponível em: 

<https://www.marxists.org/portugues/marx/1845/tesfeuer.htm> Acesso em: 12 Dez. 2019. 

 

VIANNA, Rodolfo. Marxismo e filosofia da linguagem à luz da ideologia alemã. 

Bakhtiniana, São Paulo, v. 1, n. 3, pp. 29-41. 2010. 



 

 

289 

A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 

 
Edna Maria Magalhães do Nascimento1 

Júlio Gonçalves e Sá2 

 

Resumo: 

O objetivo deste trabalho consiste em compreender o termo filosófico “ironista liberal” criado por Rorty que 

caracteriza a figura do pensador contemporâneo, imerso no mundo das redescrições. Pretende-se compreender 

neste artigo como Rorty descreve o teórico ironista. Sabe-se que ele usa um tipo particular de ironista. O filósofo 

ironista tem o papel de subverter os cânones da tradição platônica e kantiana, por isso, a teoria ironista tem também 

uma função terapêutica, isto é, compreender a força da narrativa metafísica cujo desejo é teorizar para que a 

filosofia possa se livrar totalmente desta tradição. A solução que Rorty apresenta para se opor a filosofia 

fundacionista e à filosofia do especialista tem no ironista liberal um ponto de apoio. Após a publicação de A 

Filosofia e o Espelho da Natureza (1979) Rorty se dedicou ao trabalho de redescrição do filósofo e apresentou a 

figura do ‘ironista liberal’. Nessa redescrição o ironista liberal é aquele que entende que suas crenças e desejos 

mais centrais são contingenciais, rejeita o modelo de uma ordem dada para além do tempo e da mudança e não 

compreende a linguagem como "representação da realidade", mas enquanto vários jogos linguisticos. Esta guinada 

em direção a uma filosofia social, nos termos deweyanos, contém um forte apelo ético e humanista 

 

Palavras-chave:  Antirrepresentacionismo. Liberal. Ironista. 

 
 

THE PHILOSOPHER'S REDESCRIPTION: THE LIBERAL IRONIST 

 
Abstract: 
 
The objective of this work is to understand the philosophical term “liberal ironist” created by Rorty that 

characterizes the figure of the contemporary thinker, immersed in the world of redescriptions. It is intended to 

understand in this article how Rorty describes the theoretical ironist. It is known that he uses a particular type of 

ironist. The ironist philosopher has the role of subverting the canons of the Platonic and Kantian tradition, 

therefore, the ironist theory also has a therapeutic function, that is, to understand the strength of the metaphysical 

narrative, the desire to theorize, so that philosophy can get rid of totally from this tradition. The solution that Rorty 

presents to oppose the foundationalist philosophy and the philosophy of the specialist has in the liberal ironist a 

point of support. After the publication of Philosophy and the Mirror of Nature (1979) Rorty devoted himself to 

the work of redescribing the philosopher and introduced the figure of the 'liberal ironist'. In this redescription, the 

liberal ironist is one who understands that his most central beliefs and desires are contingent, rejects the model of 

an order given beyond time and change and does not understand language as "representation of reality", but as 

several linguistic games. This shift towards social philosophy, in Deweyan terms, contains a strong ethical and 

humanistic appeal 

Keywords:  Antirrepresentacionismo. Liberal. Ironista. 

 

 

1. Introdução 

 
1  Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (2012). Pós-doutorado em Filosofia - Epistemologia 

Contemporânea, pela Universidade de Navarra - Espanha (2016/17). Atualmente é professora Associada, da Universidade 

Federal do Piauí, lotada no Departamento de Fundamentos da Educação DEFE/CCE.  Integra o Programa de Pós Graduação 

em Filosofia - PPGFIL/UFPI e o Programa de Mestrado Profissionalizante PROF-FILO. Email: 

magaledna@yahoo.com.br  
2   Mestre em Filosofia pela Universidade Federal do Piauí. Professor de Filosofia da Rede Pública de Ensino. 

Email: juliotutorfilosofia@gmail.com 

 
 

 

mailto:magaledna@yahoo.com.br
mailto:juliotutorfilosofia@gmail.com


_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

290 

 

 Ao situar um rol de autores considerados revolucionários porque transcenderam 

ao esquema mentalista da filosofia tradicional, Rorty concluiu que o trabalho filosófico que 

supostamente se coloca como área disciplinar, que tem a palavra final para todo o resto da 

cultura, deve ser abandonado. Em virtude dessa posição Rorty declara, “afirmo que Freud, 

Nietzsche e Bloom fazem por nossa consciência o que Wittgenstein e Davidson fazem por 

nossa linguagem, ou seja, exibem sua pura contingência" (RORTY, 2007, p. 55). 

Rorty utiliza o termo edificante para se referir a um determinado tipo de filosofia 

que busca encontrar novas, melhores e mais interessantes maneiras de falar de nós mesmos e 

dos outros. Trata-se de uma filosofia cujos pensamentos são pautados na contingência das 

relações.  

Os pensadores edificantes nos mostram a efemeridade humana em contraponto ao 

arcabouço metafísico que fora construído ao longo da história. Rorty poderia dizer que 

creditamos à razão uma supervalorização que desviou nosso entendimento daquilo que é 

realmente importante. Portanto, edificante é o pensar que se apoia em um projeto aberto ao 

diálogo com os vários ramos da cultura. Um pensador edificante, em sua opinião, seria um 

intelectual engajado em projetos culturais diversos e centrado na suspeita em relação às 

pretensões da epistemologia tradicional, opondo-se assim ao pensador sistemático ou 

epistemológico.  

Nesse processo de redescrição da filosofia, Rorty caracteriza a filosofia da 

contingência pelo nome de edificante, mas observa que o termo apropriado seria “Bildung”. 

Como o termo é alemão, poderia soar muito estrangeiro. Pensou também em usar o termo 

filosofia “educativa”, mas poderia soar de modo prosaico. Portanto, edificante é aquele que 

educa pelo exemplo.  

Dentre os filósofos edificantes Rorty cita Dewey, James, Heidegger, Wittgenstein, 

dentre outros. Tanto Heidegger quando Dewey, na leitura de Rorty, rejeitaram a distinção grega 

entre ação e contemplação, que resultou nas “ninhadas” de dualismos que alimentaram todas 

as instituições e forneceram os problemas da filosofia para os filósofos modernos. Se, de um 

lado, Dewey identificava a cisão entre ação e contemplação como resultante da relação social 

desigual entre o homem livre e o escravo, de outro lado, Heidegger reconhece que o 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

291 

desmembramento da consciência originalmente unida provocou a fatalidade do Ser (RORTY, 

1982). 

Dessa maneira, Rorty concluiu que, os filósofos edificantes e terapêuticos tiveram 

que abandonar a visão moderna do conhecimento e da mente. Ao fazer isso, eles não 

forneceram um novo paradigma, mas indicaram novos motivos para se continuar filosofando. 

Eles deram à filosofia o status de ciência revolucionária na acepção de Thomas Kuhn, quando 

apresentaram novas formas de fazer filosofia, “novos mapas do território” e uma postura 

revolucionária no sentido de enfrentar a ‘filosofia normal’. Para Rorty, isto significa a 

necessidade de abandonar a velha ontologia, de anular a epistemologia e a metafísica como 

disciplinas possíveis. 

Após a publicação de “A Filosofia e o Espelho da Natureza” (1979) Rorty se 

dedicou ao trabalho de redescrição do filósofo e apresentou a figura do ‘ironista liberal’. Na 

obra “Contingência, Ironia e Solidariedade” (1989) o ironista liberal é descrito como aquele 

que entende que suas crenças e desejos mais centrais são contingenciais. Este rejeita o modelo 

de uma ordem dada para além do tempo e da mudança e não compreende a linguagem como 

"representação da realidade", mas enquanto vários jogos linguisticos. Esta guinada em direção 

a uma filosofia social, nos termos deweyanos, contém um forte apelo ético e humanista.  

 

2. O ironista liberal e a contingência da linguagem 

 

Rorty descreve o intelectual e, até mesmo, o cidadão comum, como um "o ironista". 

Esta é a condição daquele que vive em uma sociedade liberal e se percebe dentro da 

contingência de seu vocabulário, de seu arcabouço moral, ou seja, de um repertório construído 

socialmente que representa um conjunto de palavras que justificam suas ações, suas crenças e 

sua vida. 

A figura do "ironista liberal", caracterizada por Rorty, está respaldada no na 

proposta de liberal, no sentido mais progressista do termo, fundamentando-se na crença de que 

os ‘liberais’ são as pessoas que pensam que a crueldade é a pior coisa que fazemos (RORTY, 

2007, 134). Aliado ao termo ‘ironista’, Rorty acrescenta o vocábulo ‘liberal’ e, assim o 

descreve: 

 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

292 

Tomo minha definição de "liberal" de Judith Shklar3, para quem liberais são as 

pessoas que consideram a crueldade a pior coisa que fazemos. Uso "ironista" para 

designar o tipo de pessoa que enfrenta a contingência de suas convicções e seus 

desejos mais centrais - alguém suficientemente historicista e nominalista para 

abandonar a ideia de que essas convicções e esses desejos centrais remontam a algo 

fora do alcance do tempo e do acaso. Os ironistas liberais são pessoas que incluem 

entre esses desejos, impossíveis de fundamentar, sua própria esperança de que o 

sofrimento diminua, de que a humilhação dos seres humanos por outros seres 

humanos possa cessar (RORTY, 2007, 18). 

 
A redescrição do filósofo na condição de ironista liberal trata-se de uma inspiração 

que Rorty toma de empréstimo do pensamento de Shklar. Esta filósofa centrou-se em duas 

ideias principais: a “crueldade” como o pior mal e o "liberalismo do medo". O tema da 

crueldade foi apresentado do ensaio “Putting Cruelty First” publicado em Daedalus (1982) e 

em Ordinary Vices (1984). Quanto ao ‘liberalismo do medo’ a reflexão está exposta em um 

ensaio com o mesmo título, ocasião em que Shklar denuncia as "inevitáveis desigualdades de 

poder" que resultam da organização política.  

O cerne deste liberalismo consiste na defesa de uma democracia constitucional, 

embora esteja sujeita a falhas, este modelo protege as pessoas dos abusos dos mais poderosos, 

restringindo o governo e dispersando o poder entre uma multiplicidade de grupos politicamente 

ativos. Assim como Shklar, Rorty acredita que diante dos vícios e das injustiças, o pensamento 

crítico deve ocupar esta lacuna baseando-se fortemente na literatura e na filosofia para se 

contrapor a todas as formas de injustiças e crueldade (SHKLAR, 1998).  

Nosso autor discute como a ironia pragmática procuraria reconciliar-se com as 

exigências do liberalismo. Deste modo, ele esboça as pistas que nos conduziriam a uma 

“comunidade liberal utópica” marcada pela presença de indivíduos com características de 

“ironista liberal”. O liberal diz respeito àquele que possui aversão a todo tipo de crueldade e 

defende a solidariedade. O ironista seria a pessoa livre das crenças em verdades estacionárias 

que estão sempre dispostas à redescrições da realidade. O “ironista liberal” tem a tarefa de 

autoconstrução, torna-se autônomo e autor de si.  

Para Rorty, o ironista é a pessoa que tem dúvidas radicais e contínuas sobre o 

vocabulário final que ela atualmente usa, porque ficou impressionada com outros vocabulários, 

vocabulários tomados como definitivos por pessoas ou livros que encontrou; o ironista percebe 

 
3    Judith Shklar (24 de setembro de 1928 - 17 de setembro de 1992), filósofa da Universidade de Harvard que se 

dedicou ao estudo da teoria política, notadamente a do período iluminista. 

https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=pt-BR&prev=search&rurl=translate.google.com&sl=en&sp=nmt4&u=https://en.m.wikipedia.org/wiki/Cruelty&usg=ALkJrhh8NR-hlNIoivotjE-DyrNXUpm38Q
https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=pt-BR&prev=search&rurl=translate.google.com&sl=en&sp=nmt4&u=https://en.m.wikipedia.org/wiki/Evil&usg=ALkJrhhfsI0x1W3CR_fHrcgQu6oGefG35Q
https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=pt-BR&prev=search&rurl=translate.google.com&sl=en&sp=nmt4&u=https://en.m.wikipedia.org/wiki/Literature&usg=ALkJrhjg_glti1ottouc8DK-RS6qJsy5ow
https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=pt-BR&prev=search&rurl=translate.google.com&sl=en&sp=nmt4&u=https://en.m.wikipedia.org/wiki/Philosophy&usg=ALkJrhji-HdRtSBQ-CQLdJ8SH3TEeAc0ag
https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=pt-BR&prev=search&rurl=translate.google.com&sl=en&sp=nmt4&u=https://en.m.wikipedia.org/wiki/Political_theorist&usg=ALkJrhgAZSUcb9DWO7sW8tp4UkExDUgLfw


_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

293 

que o argumento formulado em seu vocabulário atual não pode nem subscrever nem dissolver 

essas dúvidas; (RORTY, 2007, 134). 

Assim, filósofos de significância do século XX foram aqueles que se situaram no 

campo da imaginação e formularam utopias, rompendo assim com Platão e tendo a liberdade 

como reconhecimento da contingência. Assim, o autor declara que são esses filósofos que 

procuram desvincular a insistência de Hegel na historicidade do idealismo panteísta. Eles 

aceitam a identificação nietzschiana do poeta forte, do criador, do herói da humanidade, em 

vez do cientista que é tradicionalmente retratado como um descobridor (RORTY, 2007).  

Rorty escreve que para definir com mais precisão o ironista, adotara três critérios 

condicionantes: Primeiro, será alguém que tem dúvidas radicais e continuas sobre o seu 

vocabulário final; segundo, que percebe que as argumentações contidas em seu vocabulário 

final não corroboram para desfazer tais dúvidas e, terceiro, esta pessoa não acha que seu 

vocabulário esteja mais próximo da realidade do que o de outra pessoa (RORTY, 2007, p. 134).  

A formatação do novo vocabulário carece de cuidado ao trabalhar com os termos a 

serem redescritos, pela estima e apreço que o pronunciante tem do seu vocabulário final.  

 

Todos os seres humanos carregam um conjunto de palavras que empregam para 

justificar seus atos, suas crenças ou convicções e sua vida. Trata-se das palavras com 

que formulamos elogios a nossos amigos e desprezo por nossos inimigos, bem como 

nossos projetos de longo prazo, nossas dúvidas mais profundas sobre nós mesmos e 

nossas mais altas esperanças. São as palavras com que narramos, ora em caráter 

prospectivo, ora retrospectivamente, a história de nossa vida. Chamo a essas palavras 

o "vocabulário final" de uma pessoa. (RORTY, 2007, p. 133). 

 

Feito este esclarecimento Rorty argumenta que o ironista liberal é aquele que tem 

a tarefa de colocar em “xeque” a validade dos vocabulários finais. 

 
Chamo tais pessoas de “ironistas” por seu reconhecimento de que qualquer coisa pode 

ser levada a parecer boa ou má, ao ser reescrita, e sua renúncia à tentativa de formular 

critérios de escolha entre vocabulários finais coloca-as na posição que Sartre chamava 

de “metaestável”: nunca propriamente capazes de se levarem a sério, por estarem 

sempre cônscias de que os termos em que se descrevem são passíveis de mudança, e 

sempre cônscias da contingência e fragilidade de seus vocabulários finais e, portanto, 

de seu eu (RORTY, 2007, p. 134). 

  

Corroborando com a ironia rortyana, Sousa (2009) explica que: 

. 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

294 

A noção de ironia filosófica nos remete a Sócrates que, por meio de sua maiêutica, 

alertava os atenienses acerca da ilusão do conhecimento que estes julgavam possuir. 

Porém, contemporaneamente ela está associada a uma postura de descrença em 

relação à noção de verdade objetiva, postura essa expressada de forma bastante clara 

pelas críticas nietzschianas às noções de fato e verdade (SOUSA, 2009, p. 3). 

 

O ironista liberal à maneira do cético, ao se deparar com teoria que se propõem ao 

absoluto, deve suspender os juízos para compreensão melhor da realidade, pois as descrições 

sobre o mundo são provisórias e contingenciais. Rorty, diz que o ironista liberal é consciente 

de sua incerteza quanto ao seu próprio vocabulário. Isto porque ele não acredita que seu próprio 

vocabulário forneça todas as respostas para suas dúvidas. Ademais ele não acredita ser possível 

se aproximar de algum tipo de ‘certeza’, como se fosse esta superior aos demais vocabulários 

(SOUSA, 2011). Conforme Rorty: 

 

Em contraste, os ironistas não vêem a busca de um vocabulário final como sendo 

(nem mesmo em parte) um modo de entender corretamente algo distinto desse 

vocabulário. Não consideram que a ideia do pensamento discursivo seja conhecer, 

em nenhum sentido passível de ser explicado por noções como "realidade", "essência 

do real", "ponto de vista objetivo" e "a correspondência da linguagem da realidade". 

(RORTY, 2007, 137). 

 

Vimos que os filósofos edificantes nos apresentam uma nova descrição do mundo 

ao ignorar os problemas tradicionais da filosofia. Edificam uma filosofia preocupada em 

compreender as relações contingenciais sem pretendê-las universais e eternas. A limitação 

temporal de cada geração lega a próxima aqueles problemas que já foram herdados de geração 

anteriores. O reconhecimento dessa limitação permite voltar-se para problemas mais imediatos, 

mas não menos importantes. 

Muitos têm dificuldade de abandonar seu vocabulário final, alguns, simplesmente, 

não querem abandonar, mas o ironista reconhece que seu vocabulário está cheio de falhas e é 

extremamente limitado. Esse reconhecimento é o ponto de partida para a busca de um novo 

vocabulário. Para os ironistas, "vocabulário final" não significa "aquele que acaba com todas 

as dúvidas" ou "aquele que satisfaz nossos critérios de conclusividade, adequação ou 

otimização" (RORTY, 2007, 137). 

Quando Rorty apresenta a metáfora do ironista ele pretende confrontar com o perfil 

do sujeito metafísico que acredita em essências eternas e imutáveis, pessoas que não encaram 

a contingência das suas próprias crenças e dos seus próprios desejos mais centrais. Diferente 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

295 

do metafísico, que tem a certeza e a verdade para promover e propagar, o ironista se sente meio 

que perdido neste mundo:  

 

O ironista passa o tempo preocupado com a possibilidade de se haver iniciado na 

tribo errada, de ter sido ensinado a jogar o jogo da linguagem incorreto. Preocupa-se 

com a possibilidade de que o processo de socialização que o transformou em um ser 

humano, ao lhe dar uma linguagem, tenha lhe dado a linguagem errada e, com isso, 

o tenha transformado no tipo errado de ser humano, mas não consegue fornecer um 

critério do erro (RORTY, 2007, 136). 

 
 

O ironista está preocupado em compreender o mundo que lhe cerca com as 

limitações impostas pelo vocabulário que usa. O início da superação do vocabulário final é o 

reconhecimento dessas limitações, provocando uma inquietude algoz. Rorty propõem que essa 

superação nos torne seres humanos melhores. Malachowski reconhece a importância 

subversiva do termo ironista liberal, sobretudo, em virtude de esta postura filosófica enfrentar 

aqueles que vivem dos negócios da crueldade (2002). 

A ironia no entendimento de Rorty deve encaminhar o interlocutor a questionar seu 

vocabulário que é confrontado pela redescrição. O vocabulário redescritivo está comprometido 

com a solidariedade. O grande desafio dessa proposição consiste na seguinte indagação: como 

seremos capazes de compartilhar nossas preocupações centrais com aqueles avessos a uma 

sociedade solidária e fraterna? Alguns são completamente alheios ao sofrimento e dor das 

pessoas, insensíveis às angustias humanas que levam a exploração e sofrimento.  

A proposta do “vocabulário”, no qual podemos explicar o conhecimento humano, 

o progresso científico e a mudança cultural, não recorre à compreensão da linguagem como 

mediadora entre sujeito e significados, as palavras com característica não linguísticas.  

A tradição representacionista da linguagem dá preferência ao uso de frases únicas 

no lugar de vocabulários, relaciona o fato à exatidão e se pronuncia por sentença. Contudo, a 

proposta de Rorty estabelece que o vocabulário molda nossa fala e comportamento. Por isso, 

proporcionar uma descrição adequada de nossa história intelectual e cultural, exige completo 

manejo para ser entendido.  

 

Para o ironista, as buscas de um vocabulário final não estão fadadas a convergir. Para 

ele, frase como "por natureza, todos os homens têm o desejo de conhecer" ou "a 

verdade independe da mente humana" são simples chavões usados para inculcar o 

vocabulário final local, o senso comum do ocidente. Ele só é ironista na medida em 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

296 

que seu próprio vocabulário final não contém essas ideias. Sua redescrição do que 

faz, ao buscar um vocabulário final melhor do que aquele que utiliza atualmente, é 

dominada por metáforas de criação, e não de descoberta, de diversificação e 

ineditismo, e não de convergência para o que estava presente antes. Ele pensa nos 

vocabulários finais como realizações poéticas, e não como frutos de uma investigação 

diligente, de acordo com critérios previamente formulados (RORTY, 2007, p. 139). 

 
 

Diferente da tradição, não há um modelo preestabelecido de fatos e acontecimento, 

previamente racionalizados que justificam toda a realidade. O ironista reconhece a limitação 

própria do ser humano, a relação de causa e efeito perde força de necessariedade que impacta 

o entendimento humano.  

 

 3. O ironista liberal e a redescriçao da política 

 

Apresentamos o perfil do intelectual ironista que foi caracterizado como o pensador 

que assume a contingência de sua identidade, sabe-se periférico, adota para si um vocabulário 

que se materializa nas ações em defesa da solidariedade e contra as formas injustas de vida 

social. Agora, na redescrição filosófica, Rorty adentra o campo da política. Trata-se de um 

desdobramento natural da sua crítica à filosofia mentalista. A reflexão política realizada por 

Rorty considera essencial a ideia de se estabelecer uma comunidade que seja inclusiva em nível 

planetário. Trata-se de defender uma sociedade cuja premissa liberal nos livre das antigas e 

recentes autoimagens da filosofia. 

O filósofo argumenta que de acordo com a razão iluminista, é possível identificar 

três pressupostos básicos do projeto moderno. Primeiro, a aposta na existência de um desejo 

universal pela verdade; segundo, a ideia de que a verdade é a correspondência com a realidade 

e terceiro, a noção de que esta última possui uma estrutura intrínseca. Para Rorty estas 

premissas só fazem sentido se forem articuladas a uma só, ou seja, “o interesse humano pela 

verdade oferece o motivo para criar uma comunidade includente" (RORTY, 2005, p. 104). 

Assim, o avanço e a disseminação das descobertas sobre a verdade, a ampliação do terreno 

comum partilhado, torna as sociedades mais tolerantes e solidárias. Os valores metafísicos de 

concepções supostamente verdadeiras e necessárias são substituídos por valores contingências, 

frutos da conversação e do entendimento das sociedades liberais. 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

297 

Rorty pensa que o compartilhamento amplo de determinados valores e crenças, em 

prol da sustentação de patamares mínimos de justiça e tolerância, consubstancia uma das 

tarefas mais importantes a cargo da contemporaneidade. Entretanto, Rorty é cético em relação 

à adoção de princípios universalistas, nesses assuntos é preferível ser francamente etnocêntrico 

e confessar a impossibilidade deste feito, descartando-se a fantasia de ter acesso a um fictício 

mundo da razão e da universalidade (RORTY, 2005). 

Ora, o que parece politicamente mais viável é a utilização de um argumento 

honestamente estruturado a partir de um ponto de vista contingente, buscando enfatizar 

aspectos da própria experiência histórica que pode se revelar valiosa quando estendidas ou 

traduzidas a outras culturas. Ou seja, essa postura é mais exequível do que apostar em 

postulações que aspiram encarnar, de algum modo "objetivo", as ideias de racionalidade ou da 

justiça, das quais outras sociedades seriam carentes, absoluta ou relativamente (Rorty, 2005). 

No âmbito da política liberal o que se pode vislumbrar e até estimular é a 

formulação de um vocabulário que mostre, por exemplo, mulheres e homens com 

possibilidades de mais facilmente aproximar-se uns dos outros, inclusive os que são diferentes 

e a desafiarem-se reciprocamente em termos dos seus específicos comprometimentos 

axiológicos, aqui ou em outras sociedades, como sujeitos possuidores de experiências ou 

história instrutivas e inspiradoras para relatar. O que é bem diferente de alguém que presume 

"fazer um melhor uso de uma capacidade humana universal" (Rorty, 1994, p. 123-124). 

A concepção liberal discutida por Rorty deve criar condições para o progresso 

moral, uma vez que este trata mais "da ampliação das fronteiras da nossa imaginação" do que 

da consequência de obedecermos mais estritamente "a um imperativo independente de 

contexto" (Rorty, 2005, p. 226). Rorty acredita ser possível ampliar os limites da nossa 

comunidade de justificação, alargando o contingente dos que podem ser considerados inclusos, 

aos quais devemos lealdade. Então, pode-se concluir que o neopragmatista considera que a 

sociedade fundada na diversidade precisa articular a lealdade com a justiça, de maneira que o 

parâmetro de expansão da liberdade seja o sentimento de comunidade.  

Rorty entende que não há contradição entre essa perspectiva e o seu localismo, 

porquanto "dizer que devemos trabalhar com nossos olhos, que devemos ser etnocêntricos, é 

simplesmente dizer que crenças sugeridas por outra cultura devem ser testadas pela tentativa 

de tecê-las juntamente com crenças que já possuímos" (RORTY, 2005, p. 114). 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

298 

Neste sentido, a sociedade que ele reivindica é a liberal utópica, ou seja, aquela 

capaz de recepcionar a consciência da contingência enquanto desdobramento do Iluminismo. 

Nesse sentido, agregará novas forças positivas advindas deste processo revolucionário, 

sobretudo, a solidariedade.  

A proposta liberal de Rorty visa superar as velhas preocupações metafísicas 

(substância x acidente, realidade x aparência, absoluto x relativo), por um modelo que entende 

a mudança como constante, inclusive a mudança nas diversas instituições humanas. Por isso é 

preciso estabelecer a condenação a crueldade como inferência primeira no processo de 

redescrição.  

 

Há, portanto, duas diferenças entre o ironista liberal e o metafísico liberal. A primeira 

concerne ao sentido do que a redescrição pode fazer pelo liberalismo; a segunda, ao 

sentido da ligação entre a esperança pública e a ironia privada. A primeira diferença 

é que o ironista julga que as únicas redescrições que servem aos propósitos liberais 

são aquelas que respondem à pergunta “que é que humilha? ao passo que o metafísico 

também quer responder à pergunta “por que devo evitar humilhar? (RORTY, 2007, 

p.162). 

 

Rorty com certeza está se referindo às formulações universalistas de uma ética da 

conversação, a exemplo daquela formulada por Habermas. Nesse sentido, ele apresenta o 

metafísico liberal como àquele que aspira que nosso desejo de sermos bons seja fomentado por 

um argumento que implique uma auto redescrição, no entanto, ainda considera uma essência 

humana comum, uma essência que seja algo mais do que a nossa capacidade compartilhada de 

sofrer humilhações. Ao contrário disto, o ironista liberal quer apenas que a probabilidades de 

sermos bons, de evitarmos humilhação do outro, sejam ampliadas pela redescrição. Ele acha 

que o reconhecimento de uma susceptibilidade comum à humilhação é o único vínculo social 

necessário. (RORTY, 2007, p.162).  

Rorty argumenta que enquanto o metafísico liberal acha que o bom liberal tem o 

domínio de que algumas proposições cruciais são verdadeiras, o ironista liberal, ao contrário, 

acha que o bom liberal possui apenas o saber técnico especializado. Rorty prossegue afirmando 

que o primeiro pensa na cultura superior do liberalismo como centrada na teoria, enquanto o 

segundo vê esta cultura centrada na literatura, nas formas estéticas, ou seja, no sentido mais 

antigo e estreito da palavra, em peças, poemas e, sobretudo, em romances.  



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

299 

O metafísico liberal acha que a tarefa do intelectual é preservar e defender o 

liberalismo, respaldando-o com proposições verdadeiras sobre grandes temas, mas o ironista 

liberal acha que essa tarefa é aumentar nossa habilidade de reconhecer e descrever os diferentes 

tipos de pequenas coisas em que os indivíduos ou as comunidades centram suas fantasias e sua 

vida, portanto, ele quer observar os micros espaços políticos e consequentemente as 

contingências históricas e culturais (RORTY, 2007, p. 165). 

O liberalismo rortyano se preocupa em evidenciar a contingência da linguagem, a 

contingência da individualidade e a contingência de toda comunidade humana como tal. Neste 

percurso, Rorty desenvolve uma temática ética envolvendo a redescrição deste novo sujeito 

cuja identidade de si mesmo se faz na contingência, na adoção de princípios fundamentais à 

vida democrática como os da não-indiferença e da solidariedade. Dessa maneira, a 

solidariedade é concebida como um desenvolvimento permanente para afastar a sociedade da 

crueldade promovida pela necessidade de satisfação de nossos desejos. A declaração de Rorty 

é muito ilustrativa quando afirma:  

 
Parece bastante compatível com a afirmação de que estremecer de vergonha e 

indignação ante a morte desnecessária de uma criança - uma criança com quem não 

temos laços de família, tribo ou classe - é a mais alta forma de emoção que a 

humanidade atingiu, ao desenvolver as instituições sociais e políticas modernas 

(RORTY, 2007, 245). 

 
 

A proposta de Rorty é que abandonemos a ideia de natureza humana e busquemos 

a realização de uma vida melhor, num esforço construtivo de nos tornarmos melhores do que 

somos. Para isso deve-se substituir a premissa universalista pela redescrição, pois não 

conseguiremos sair da linguagem usando juízos morais. Ou seja, o melhor é descrever nossas 

próprias experiências de modo alternativo, imaginativo, usando nosso vocabulário final como 

possibilidade de redescrever, de acessar sensibilidades, ressignificando e revendo nossas vidas 

e nossa identidade moral. 

Portanto, Rorty se coloca contra todos os tipos de crueldade cometida contra 

qualquer ser humano, estendendo este termo para a crueldade contra todos os seres vivos (não-

humanos). Somente a solidariedade permite a reaproximação da filosofia com a realidade 

histórica e social. O pensador não pode mais se restringir a conceitos e enunciados, precisa 

compreender o mundo ao seu redor com todos os instrumentos necessários de intervenção para 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

300 

desenvolver uma sociedade com justiça social e o reconhecimento da pluralidade cultural como 

ponto de partida.  

O ironista para Rorty deve emergir do solo de uma sociedade democrática. 

Portanto, quando o autor apresenta o perfil de um pensador como ironista ele se recusa a aceitar 

que este filósofo esteja comprometido com o conservadorismo social e com instituições 

anacrônicas do ponto de vista das conquistas e dos direitos adquiridos. Considerando este novo 

filósofo, Rorty articula a estratégia imaginativa dos pensadores revolucionários às 

contingências históricas da sociedade liberal. Dessa junção ele apresenta o vocabulário do que 

seria o ironista liberal, ou seja, aquele, 

  

[...] fala sobre sociedade em termos dessa utopia liberal de equidade de oportunidade, 

e não possui um apoio filosófico como as leis da história, o declínio do ocidente ou a 

era do niilismo, ele está em posição de ser o que chamo de ironista. Um ironista é 

alguém que diz que uma utopia liberal não é algo que expressa à essência da natureza 

humana e da história. A vontade de Deus, mas é simplesmente a melhor ideia que as 

pessoas tiveram sobre o objeto para o qual trabalham. O ironismo, nesse contexto, 

significa algo próximo ao antifundacionalismo (RORTY, 2006, p.43). 

 

Conforme Fávero (2014) Rorty compreende o filósofo como uma espécie de 

trabalhador braçal ou profeta, isto é, alguém capaz de mesclar a tarefa de limpar “certos 

resíduos” do passado e anunciar propostas futuras. Tal papel é semelhante ao que foi descrito 

por Bacon e Descartes, quando associavam o desejo de livrar-se de resíduos aristotélicos e 

incorporaram visões utópicas do futuro.  

Para Rorty, é preciso que os filósofos parem de se preocupar com a autonomia da 

filosofia, pois isto significa, entre outras coisas, parar de querer estabelecer linhas muito claras 

para distinguir questões filosóficas de questões políticas, religiosas, estéticas ou econômicas 

(2000, p. 135). Com isso, a preocupação deixa de ser relativa aos temas da demarcação da 

filosofia. Por isso, não há mais lugar para a ideia de manter a filosofia num estado de pureza, 

ou de tratá-la como se fosse uma disciplina no topo da hierarquia disciplinar, mas o trabalho 

do pensamento seria o de construir pontes entre as nações e de tomar iniciativas cosmopolitas.  

Para que isso ocorra, diz Rorty, os professores de filosofia precisam encontrar uma 

maneira de evitar três grandes tentações: “o anseio 

revolucionário de ver a filosofia como um agente de mudança, ao invés de vê-la como um 

agente de reconciliação; o anseio escolástico de confinar-se às fronteiras disciplinares; e o 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

301 

anseio chauvinista” (RORTY, 2000, p. 138). Tais tentações serão evitadas se adotarmos a 

concepção que Dewey tinha do papel e da função dos filósofos, a saber, “um trabalho de 

reconciliação do velho com o novo, e de nossa função profissional como sendo a de servir de 

intermediários honestos entre gerações, entre áreas de atividade cultural e entre tradições” 

(RORTY, 2000, p. 138). 

O papel dos filósofos nessa redescrição assume uma espécie de cosmopolitismo 

multicultural e heterogêneo. O cosmopolitismo pensado por Rorty se associa a imagem de uma 

democracia planetária, uma sociedade na qual a tortura ou o fechamento de uma universidade 

ou um jornal nos causarão tanta revolta se acontecerem tanto do outro lado do mundo quanto 

em nosso país (RORTY, 2000, p. 139). 

Os filósofos, para Rorty, não estarão produzindo sistemas e doutrinas, não estarão 

na vanguarda dessa utopia, mas ocuparão um papel periférico, menor, porém muito mais útil 

na sua criação. Farão o papel de mediadores entre a linguagem igualitária e as linguagens 

explicitamente discriminatórias de muitas tradições culturais diferentes. Trata-se, enfim, de 

uma função de persuadir homens e mulheres para que se tornem livres. Sendo assim, a grande 

função dos filósofos, segundo Rorty, é serem defensores da democracia. 

 

Considerações Finais 

 

Concluímos que o ironista é o pensador que se reconhece no âmbito da 

historicidade, sabe-se linguístico e prefere ser vistos como parceiro da conversação em que a 

sabedoria é pensada, não como argumentação, mas como amor, e cuja realização não consiste 

em encontrar o vocabulário correto para apresentar a essência, mas postular uma sabedoria 

prática necessária para participar de uma conversação.  

O ironista adentra o campo da ética e da política sem pretensão de universalidade, 

para tanto um dos valores fundamentais do ironista é a capacidade de não-indiferença em 

relação ao sofrimento e a dor dos seres humanos, sejam eles próximos ou não. Rorty insiste 

que todos os filósofos deveriam continuar a grande conversação do Ocidente ao invés de ficar 

tentando solucionar os problemas tradicionais da filosofia moderna, este é um caminho para a 

filosofia antirrepresentacionista e como consequência para a reconstrução ou redescrição da 

atividade filosófica 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

302 

Por fim, Rorty pensa que o compartilhamento amplo de determinados valores e 

crenças, em prol da sustentação de patamares mínimos de justiça e tolerância, consubstancia 

uma das tarefas mais importantes da atuação do filósofo na contemporaneidade. 

 

Referências: 

 

 

CARVALHO FILHO, A. Sensibilidade, solidariedade, autocriação privada. Rorty e a 

literatura. In: Redescrições. Ano I, Número Especial: Memória do I Colóquio Internacional 

Richard Rorty, 2009. p. 2. Disponível 

em:http://www.gtpragmatismo.com.br/redescricoes/redescricoes/memoria/aldir.pdf  

 

CARVALHO FILHO, A.. A. A fraternidade, depois dos anos sombrios. A redescrição rortyana 

de uma consigna esquecida. IN: Panoramas do neopragmatismo rortyano para 'anos 

sombrios', Congresso Internacional "Revisitar Richard Rorty" com Robert Brandom, 2017. 

 

DEWEY, John. Experiência e natureza. Trad. Murilo Otávio Rodrigues Paes Leme. São 

Paulo: Abril Cultural, 1980. 

 

DEWEY, John. A arte como experiência. Trad. Murilo Otávio Rodrigues Paes Leme. São 

Paulo: Abril Cultural, 1980. 

 

FÁVERO, Altair Alberto e TONIETO, Carina. O papel da filosofia na perspectiva de Richard 

Rorty: da epistemologia à hermenêutica. São Leopoldo, Revista Controvérsia. v. 10, n. 3, p. 

143-149, set.-dez. 2014. 

 

GHIRALDELLI  JR.,   Paulo.   Uma   nova   agenda   para   a filosofia. In: Pragmatismo e 

política.  São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

 

JAMES, William. Ensaios do empirismo radical. Trad. P. R.Mariconda. São Paulo: Abril 

Cultural,1979. 

 

KANT, Immanuel. A crítica da razão pura. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre 

Fradique Morujão. 2 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1979. 

 

MALACHOWSKI, Alan. Richard Rorty. New Jersey: Princeton University Press, 2002. 

(Philosophy Now). 

 

NASCIMENTO, Edna Maria Magalhães do. Dewey e Rorty: da metafísica empírica à 

metafísica da cultura. Teresina: EDUFPI, 2014. 

 



_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

303 

NASCIMENTO, Edna Maria Magalhães do.  Richard Rorty e seu Herói Filosófico: John 

Dewey. In: LIMA e ARAÚJO NETO (Org.). Filosofia prática, epistemologia e 

hermenêutica. Porto Alegre: Editora Fi, 2016, v. 01, p. 346-376. 

 

OLIVEIRA, Manfredo A. Filosofia na crise da modernidade. São Paulo: Loyola, 1995. 

 

PINTO, Paulo Roberto Margutti e MAGRO, Cristina (orgs.). Filosofia analítica, 

pragmatismo e ciência. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1998. 

 

RAMBERG, Bjorn T. Rorty e os instrumentos da filosofia. In: PINTO, Paulo Roberto Margutti 

e MAGRO, Cristina (orgs.). Filosofia analítica, pragmatismo e ciência. Belo Horizonte: 

Editora da UFMG, 1998. p. 82-119. 

 

RORTY, Richard. A filosofia e o espelho da natureza. Trad. Antônio Trânsito. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 1994. 

 

RORTY, Richard. A filosofia e o futuro. In: MAGRO, C.; PEREIRA, A. M. (Orgs.) 

Pragmatismo: a filosofia da criação e da mudança. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2000. p. 

125. 

 

________. Consequências do pragmatismo. Lisboa, editora Instituto Piaget, 1982. 

 

________. Contingência, ironia e solidariedade. Trad. Vera Ribeiro. São Paulo: Martins 

Fontes, 2007. 

 

________. Objetivismo, relativismo e verdade. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará, 1997 

 

________. Pragmatismo e política Trad. Paulo Ghiraldelli Junior.; revisão de tradução: 

Adriana de Oliveira. São Paulo: Martins, 2005. 

 

________. Philosophy and social hope. NewYork: Penguin Books.1999. 

 

RYLE; QUINE. et al. Ensaios. Trad. Baltasar Barbosa Filho (et al). São Paulo: Abril cultural, 

1985. 

 

SHKLAR, Judith. O liberalismo do medo. In: Pensamento Político e Pensadores Políticos. 

Chicago: Chicago University Press, 1998. 

 

SOUSA, José Elielton de. Ironismo e tradição em Richard Rorty. Redescrições, v. 3, p. 1-10, 

2009.  

 

TOLEDO JR, J.E.C de. Linguagem, contexto e razão. 2008. 173 f. Dissertação (Mestrado) - 

Faculdade de Filosofia, Ciências Humanas. Departamento de Filosofia, Universidade de São 

Paulo. 2008 

 

http://lattes.cnpq.br/1170773436406726


_____________________A REDESCRIÇÃO DO FILÓSOFO: O IRONISTA LIBERAL 
Edna Maria Magalhães do Nascimento/ Júlio Gonçalves e Sá 

 
 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 289 - 304 

 

304 

TOLEDO JR, J.E.C. Richard Rorty e a emergência da filosofia pós-analítica: 

transformações institucionais e mudança intelectual na filosofia profissional norte-americana 

contemporânea. Campinas – UNICAMP, 2015 (Tese de Doutorado). Faculdade de Filosofia, 

Ciências Humanas. Departamento de Filosofia, Universidade de São Paulo. 2008. 

 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. Trad. José Carlos Bruni. 3 ed. São 

Paulo: Abril cultural, 1984. 

 
 
 



 

 

305 

SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES 

PRÓPRIOS  

                                                                                            
Daniel Artur Emídio Branco1 

 
Resumo: 

 

Este artigo almeja estudar a crítica do filósofo Saul Kripke à Teoria Descritivista dos Nomes Próprios. O 

artigo contém quatro seções. A primeira seção investigará a relação entre a Teoria Descritivista dos Nomes 

Próprios e a ideia de designadores rígidos. A segunda seção tratará do diálogo direto e indireto entre 

diferentes autores e a crítica kripkeana. A terceira seção estudará a lógica e a semântica de Kripke. A quarta 

e última seção investigará a interpretação kripkeana de Wittgenstein, assim como a relação entre a teoria 

dos nomes e o Paradoxo Cético. 

 

Palavras-Chave: Descritivismo. Designador. Nome. Rigidez. Semântica. 

                 

 

SAUL KRIPKE: THE CRITIQUE OF THE DESCRIPTIVIST THEORY OF 

PROPER NAMES 

 
Abstract: 

 

This paper studies a critique of the philosopher Saul Kripke to the Descriptive Theory of Names. The paper 

haver four sections. The first section investigates the relationship between the Descriptive Theory of Names 

and the idea of rigid designators. The second section deals with direct and indirect dialogue between 

different authors and Kripkean critique. Thr third section studies Kripke's logic and semantics. The fourth 

and final section investigates Kripkean interpretation of Wittgenstein, as well as the relationship between 

the theory of names and the Skeptical Paradox.  

 

 Keywords: Descriptivism. Designator. Name. Rigidity. Semantics. 

 

 

Introdução 

 

Este artigo tem a intenção de investigar a crítica de Kripke à Teoria 

Descrivista dos Nomes Próprios. Para tanto, serão elaboradas quatro seções. A primeira, 

falará dos primeiros autores a defenderem essa teoria, relacionando-os à crítica de Kripke. 

Ainda investigará a noção kripkeana de “designadores rígidos”. A segunda seção estudará 

autores que direta ou indiretamente dialogam com Kripke. A terceira seção falará dos 

aspectos centrais da lógica e da semântica kripkeanas. A quarta e última seção investigará 

a interpretação que Kripke empreende de Wittgenstein, bem como a relação entre o 

Paradoxo do Cético e os nomes. 

 

 
1   Pós-doutorando em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará (UFC), Doutor em Filosofia pela 

Universidade Federal do Ceará (UFC), Mestre em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará (UFC), 

Licenciado em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará (UECE), Bacharel em Filosofia pela 

Universidade Estadual do Ceará (UECE), Bacharel em Teologia pela Faculdade de Teologia Integrada 

(FATIN) e diplomado em Especialização em História do Brasil pelo Instituto Superior de Teologia 

Aplicada (INTA). E-mail: darturemidio-26@hotmail.com. 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

306 

1. A Teoria Descritivista dos Nomes Próprios e os Designadores Rígidos 

 

Saul Kripke, filósofo americano, desafia a Teoria Descritivista dos Nomes 

Próprios, que de um modo ou de outro também inclui os primeiros proponentes da 

filosofia analítica, como Gottlob Frege, Bertrand Russell e o Primeiro Wittgenstein, além 

de autores como John Searle. A Teoria Descritivista dos Nomes Próprios defende que os 

nomes próprios são descritivos ou sinônimos de descrição (mais precisamente de 

descrições definidas). A referência de um nome, portanto, não estaria fora dele (separada), 

mas seria expressada pelo nome mesmo. Mesmo que seja considerada um conjunto de 

descrições (as descrições cluster), ela, a referência, estaria associada a um nome próprio. 

Kripke rejeita todas as expressões dessa visão. Ele propõe a ideia de designador rígido - 

embora não se queira dizer com isso que ele inventou este conceito. De acordo com 

Cícero Barroso, a tese dos designadores rígidos “é apresentada já no prefácio de Naming 

and Necessity e assevera que quando um nome próprio ‘n’ refere um objeto b no mundo 

atual, ‘n’ refere bem todos os mundos possíveis em que b existe” (BARROSO, 2012, p. 

110). Como dito, na ideia de designador rígido Kripke o nome indicaria um mesmo objeto 

em todos os mundos possíveis - – mesmo que isso possa ser interpretado como um 

argumento mais semântico que metafísico. Isso se difere da teoria contrafatual de David 

Lewis-Robert Stalnecker. Lewis, por exemplo, defende que todos os mundos possíveis 

existem - realismo modal - e que para a sentenças como “eu não chutei e o nosso time 

perdeu” o contrafatual “se eu tivesse chutado, o nosso time teria vencido” é verdadeiro 

porque em um mundo possível eu fiz o chute e o nosso time ganhou. 

Enquanto Russell pudesse pensar que as sentenças “Bismarck foi um político 

cruel” e “o primeiro chanceler do Império Germânico foi cruel” denotassem a mesma 

coisa, Kripke nega (pelo menos nega que sempre denotem a mesma coisa). Ora, em algum 

mundo possível “o primeiro chanceler do Império Germânico” pode não ser Bismarck. 

Outros exemplos dados por Kripke para tratar da designação rígida são os dos termos 

água e H2O (KRIPKE, 2001, p. 128), a relação entre o nome Richard Nixon e o termo “o 

homem que venceu a eleição de 1968” (IBIDEM, 2001, p. 40) e a relação entre os nomes 

Hesperus e Phosphorus (IBIDEM, 2001, pp.20-21). Todos estão na obra Naming and 

Necessity. No primeiro exemplo, Kripke propõe que se a condição da água ser água é ela 

ser também H2O, então em todos os mundos possíveis água e H2O se equivalem. Aqui 

tem-se um caso em que termos para elementos naturais são tratados como designadores 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

307 

rígidos. No segundo exemplo, o mesmo não acontece. “Richard Nixon” não equivale a 

“o homem que venceu a eleição de 1968” em qualquer mundo possível. Não há uma 

identidade necessária entre ambos. O terceiro exemplo é bastante curioso. Hesperus e 

Phosphorus designam o mesmo planeta: vênus. Entretanto, anteriormente pensava-se que 

Hesperus, a Estrela Vespertina, tinha um referente diferente de Phosphorus, a Estrela 

Matutina. Neste caso, não se chegou a ideia de que ambos têm o mesmo referente a priori, 

mas, sim, a posteriori. 

Tratando da ideia de necessidade a posteriori em Kripke, Soames explica uma 

importante distinção kripkeana a ela associada: a distinção entre mundos 

concebivelmente possíveis e mundos realmente possíveis. Soames afirma:                                         

“[Para Kripke], Estados-do-mundo metafisicamente possíveis são formas maximamente 

completas de como o universo concreto real poderia ter sido [...] Estados- -do-mundo 

epistemicamente possíveis são formas maximamente completas em que se poderia 

conceber o universo” (SOAMES, 2013, p.163). 

Em Reference and Existence, Kripke discorre sobre a relação entre Clark Kent 

e Super-homem, como segue: 

 

O Super-homem que se disfarça como Clark Kent pode ser verdadeiro e o 

Clark Kent que se disfarça de Super-homem falso. O Super-homem é sua 

verdadeira identidade: ele está apenas se disfarçando de um repórter comum e 

educado. Então, Super-homem "aparece como" Clark Kent em um sentido em 

que Clark Kent não "aparece" como Super-homem: isso é verdade. Mas isso 

não mostra que Clark Kent não é o Super-Homem: apenas mostra que “a 

aparece como b” é uma espécie de relação intensiva e opaca [...] que uma 

entidade pode ter consigo mesma (KRIPKE, 2013, p. 92). 

 

 

Grosso modo, Kripke propõe em A Puzzle About Belief um enigma no qual 

Pierre, um francês que nunca foi à Inglaterra e que não sabe uma só palavra em inglês, 

acredita que “Londres est jolie”. Com essa sentença ele quer dizer “Londres é bonita 

(London is pretty)”. Porém, por vicissitudes da vida, Pierre vai morar numa parte não 

atrativa de Londres. Lá os moradores usam (também para este lado da cidade) a palavra 

“Londres (London)”. Após essa experiência negativa, Pierre não está mais inclinado a 

assentir com a sentença “Londres é bonita (London is pretty)”, pois para ele agora 

“Londres não é bonita (London is not pretty)”. Entretanto, essa mudança não desfaz o 

fato de que para ele “Londres est Jolie”. O que ele chama de “Londres (London)” é apenas 

uma parte feia da cidade, e não aquilo que Pierre entende por “Londres” na sentença 

“Londres est Jolie” (IBIDEM, 2011, pp. 143-144). 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

308 

Associado à essa ilustração da descoberta a posteriori em Kripke (presente 

nos casos de Hesperus e Phosphorus, London is not pretty etc.) está o seu conceito de 

Teoria Causal dos Nomes. Para ele, os nomes são dados como um batismo e são 

designados mediante uma cadeia causal, como bem se explica em Naming and Necessity. 

No seu exemplo explicativo dessa cadeia causal, Kripke propõe que se pense no 

nascimento de um bebê. Os pais do bebê o batizam com um determinado nome (pense-se 

em um nome próprio específico: João, Maria etc.). Esse é o chamado batismo inicial. A 

família então passa a relacionar o nome específico à criança. Porque nem todos 

conseguem fazer isso, por serem desconhecidos da família e não conhecerem a criança, 

Kripke busca demonstrar que a designação se dá mediante uma cadeia causal que passa 

pelos observadores originais, pais, família, pelo bebê etc. Agora o batismo inicial foi 

transmitido por uma cadeia causal. Alguém no fim dessa cadeia, embora não tenha estado 

na ocasião em que nome foi escolhido para o bebê, pode aprender com um observador 

original e, assim, passar a usar o nome específico da criança com a mesma intenção que 

os pais dela e os seus familiares (IBIDEM, 2001, pp. 91-92). Um caso desses, supondo 

que o nome da criança (se for brasileira) seja João, Maria etc., é possível. Kripke, porém, 

sustenta que o nomear um pet aardvark de Napoleão dificultaria a transmissão do batismo 

inicial pela corrente causal, pois a associação entre “Napoleão” (nome de um líder francês 

famoso), “pet” (animal), “aardvark”, etc., tornaria mais complexo o estabelecimento 

dessa cadeia causal entre os familiares. 

 

2. Autores que dialogam, direta ou indiretamente, com a perspectiva de Kripke  

 

Voltando ao exemplo da relação natural entre água e H2O, faz-se pertinente 

apresentar os experimentos propostos por Hillary Putnam e por Donald Davidson, que 

também tratam, ou dessa relação, ou de uma ideia semelhante. O experimento de Putnam 

é o seguinte: suponha-se que em algum do universo exista um planeta igual em tudo à 

Terra. Suponha-se também que exista nesse planeta um líquido igual à água, com exceção 

dos componentes químicos, que, ao invés de serem H2O, são chamados de XYZ. Em 

português, tanto quem está na Terra como na “Terra Gêmea” olham para o líquido e o 

chamam de água, embora um seja H2O e o outro, XYZ. Tem-se, pois, o fato de que, do 

ponto de vista externo, a experiência de ambos é idêntica. Entretanto, como fica a questão 

da intencionalidade? Se XYZ e H2O não são a mesma coisa como se pode afirmar que 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

309 

há um mesmo referente e a mesma intencionalidade aí? Se XYZ e H2O são iguais apenas 

externamente, mas não designam estrutural e internamente a mesma coisa, a 

intencionalidade presente em que pensa “XYZ” não podem ser a mesma daquela existente 

em que pensa “H2O”. Não é isso que se deve inferir dessa questão? Por isso, esse 

experimento de Putnam ficou conhecido por expressar um conceito chamado de 

externalismo semântico.  

O experimento de Donald Davidson consiste no seguinte: suponha-se que um 

homem, Davidson, caminha por um pântano e é atingido e morto por um relâmpago, 

enquanto, simultaneamente, outro raio, próximo dali, ordena acidentalmente um conjunto 

de moléculas de um modo tal que elas formam um ser que “toma o lugar” de Davidson, 

isto é, que tem a mesma forma que Davidson tinha, incluindo a mesma estrutura cerebral. 

Esse ser, ao sair do pântano, irá tomar todas as posições acadêmicas, fraternais e 

familiares que Davidson possuía. Todavia esse ser é “o homem do pântano”, e não 

Davidson. Ele não teria experiência de nada do que iria conhecer ao sair do pântano. 

Poderiam os enunciados do “homem do pântano” se referir a coisas particulares? Mesmo 

que ele fosse idêntico a Davidson, as referências para os seus enunciados seriam as 

mesmas de Davidson? A resposta negativa é a mais prudente. 

O experimento mental de Davidson, assim como o do Hillary Putnam, tem 

sido interpretado como que invocando o conceito de externalismo semântico (outro 

pensador associado a uma ideia externalista é o filósofo anti-individualista Tyler Burge). 

Assim como esses dois, Kripke foi associado ao externalismo semântico, pelo menos o 

seu exemplo da identidade entre água e H2O é visto como aproximado do exemplo de 

Davidson e da ideia de Putnam. Entretanto, diferentemente dos experimentos de Putnam 

e de Davidson, quando Kripke sugere que “se” a “condição” para água ser água é que ela 

é H2O ele está dando um exemplo de identidade absoluta entre nome e referência. Isso 

não é uma questão de puro externalismo. A rigidez do nome “água” para designar H2O 

envolve os aspectos natural e real desses componentes, não apenas equivalências 

semânticas externas (água teria que ser H2O “estrutural” e “internamente”, não apenas 

exteriormente). O conceito de designador rígido de Kripke, assim, vai além da ideia 

expressada pelos experimentos de Putnam e Davidson.  

Quanto à crítica kripkeana à teoria de identidade tipo-tipo de Place e Smart, 

Domingos Faria elucida: 

 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

310 

Os teóricos da identidade tipo-tipo, como Place ou Smart, quando afirmam que 

“a consciência é um processo que ocorre no cérebro” ou que “as sensações são 

processos cerebrais” estão a sustentar a seguinte tese: certos tipos de estados 

mentais são idênticos a certos tipos de estados cerebrais [...] ao contrário 

daquilo que os teóricos da identidade tipo-tipo alegam, Kripke defende que se 

há identidade, então a identidade é necessária [...]se é contingente que a dor 

seja a estimulação das fibras C (como supõem Place e Smart), então temos de 

admitir que não há qualquer identidade. Deste modo, a teoria da identidade 

tipo-tipo não seria uma boa resposta ao problema mente-corpo (FARIA, 2014, 

pp.112-113). 

 

 

Oportuna também é a lembrança da relação de Kripke com o pensamento de 

Robert Brandom, para quem “a neve é branca” pode funcionar anaforicamente, isto é, 

quando um operador de verdade (WANDERER, 2014, p. 180) funciona como o nome da 

sentença (antecedente) do qual se infere a seguinte (BRANDOM, 1994, p. 606-607), ou 

ainda, quando “’a neve é branca’ é verdadeiro” não diz respeito a uma correspondência 

entre o objeto linguístico e um objeto não linguístico, mas, sim, a um tornar explícito um 

compromisso (anafórico) com o iniciador anafórico “a neve é branca” (TURBANTI, 

2017, p. 91.  Sob a influência de Richard Rorty e David Lewis, Brandom desenvolveu as 

ideias de holismo semântico, de negação determinada e de salto do entendimento à razão 

(BAVARESCO, 2012, pp. 11-16). Ele faz uma espécie de intersecção entre o pensamento 

hegeliano e a Filosofia Analítica, destacando também o inferencialismo e o pragmatismo, 

criticando o rigor eu-nós, eu-tu, dos scorekeeping deônticos. Na filosofia brandomiana há 

“três conceitos metodológicos: (i) o movimento inferencial do conceito; (ii) a dialética 

entre o todo e as partes; e (iii) a negação determinada e a contradição como o núcleo do 

sistema hegeliano” (IBIDEM, 2012, p. 16). No primeiro, "o Ser do conceito encontra [...] 

o jogo prático em que há a passagem entre atores sociais” (IBIDEM, 2012, p.17). No 

segundo, (“a Essência do conceito realiza-se na mediação do processo de 

reconhecimento” (IBIDEM, 2012, p.17). No terceiro, “o Conceito em si realiza, no 

desenvolvimento de relações inferenciais nos conteúdos assertivos expressos por 

sentenças nas práticas de estatutos normativos” (IBIDEM, 2012, p.17).  

Em Brandom, “conhecimento absoluto é o movimento da consciência no qual 

as partes que são o sujeito e o objeto suprassumem sua contradição como um jogo do todo 

e das partes [...] a ideia absoluta é o desenvolvimento da ideia lógica no todo dos conceitos 

[...] é a unidade do Ser e da Essência (Lógica Objetiva) e do Conceito (Lógica Subjetiva)” 

(IBIDEM, 2012, pp. 17-18),  então “(iii) o espírito absoluto são os três silogismos lógicos 

entre três figuras diferentes: (1) Lógica - Natureza – Espírito; (2) Natureza – Espírito – 

Lógica; e (3) Espírito - Logica – Natureza” (IBIDEM, 2012, p. 18). A “suprassunção 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

311 

(Aufhebung) [...] envolve a sequência dialética: (1) afirmação; (2) negação; e (3) negação 

da negação = afirmação de algo novo” (IBIDEM, 2012, p. 19). 

 Sobre importância de Kripke, Brandom pontua “o desenvolvimento seminal 

de Kripke sobre a semântica dos mundos possíveis para o conjunto das lógicas modais de 

C. I. Lewis, o emprego desse aparato para fornecer uma semântica intensional para uma 

série de expressões não-lógicas, e as sequelas do tratamento de Kripke aos nomes 

próprios, em Naming and Necessity” (BRANDOM, 2011, p. 85). E ainda: “resta-nos 

ainda realizar uma reconciliação e síntese entre a abordagem de modalidade feita por 

Kripke-Kaplan-Stalnaker-Lewis (David) e a abordagem feita por Kant-Hegel-Sellars” 

(IBIDEM, 2011, p. 86). Apesar das diferenças entre eles, Brandom reconhece que a 

importância de Kripke para os seus insights “hegelianos” na Filosofia Analítica – vale 

lembrar que o idealismo de F. A. Bradley chegou a influenciar Russell, mas 

posteriormente foi criticado por ele. Decerto, a negação kripkeana da identidade entre os 

nomes próprios e a referência, tal como queriam Frege e Russell, é um fator real para tais 

novos insights na Filosofia anglo-saxã, ainda que não sejam propriamente “hegelianos”.  

O Princípio de Russell, de Gareth Evans, segundo o qual uma pessoa não pode 

estar pensando sobre um objeto a menos que ele saiba que está pensando sobre o objeto 

(e isso tem que ser de um modo não trivial) também estão, de certa forma, relacionadas à 

crítica de Kripke à Teoria Descritivista dos Nomes Próprios. Já quanto à Teoria 

Deflacionária da Verdade, interessante é o debate gerado em torno dessa teoria. Strawson, 

com Ramsay – que também é conhecido pela teoria da redundância-, defende a teoria 

performativa da verdade. Brandom também tem sido associado ao prosentencialismo. 

Também para Strawson (a relação entre os sortais e universais) a metafísica 

descritivista busca descrever a estrutura do pensamento, enquanto a metafísica 

revisionista busca revisar ideias inadequadas. É possível ter-se significado sem referência. 

Uma locução pode ter significado e, ao mesmo tempo, não se referir a nada, como 

acontece nas fábulas (ALMEIDA, 2011, p.3). Já Keith Donnellan faz distinção entre 

descrições definidas e descrições atributivas. Um trabalho mais profundo sobre a relação 

das ideias desses autores e a crítica empreendida por Kripke, bem como com a noção de 

designadores rígidos, faz-se importante. 

Em A Puzzle About Belief, Kripke critica a posição não descritivista de Stuart 

Mill a respeito dos nomes próprios. Mill, diferentemente de Frege, não relacionava a 

conotação aos nomes próprios, mas apenas denotação. Semelhante a crítica de Frege a 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

312 

Mill (“Cícero é Cícero”, “Cícero é Túlio”, “Frege acredita que Cícero é Túlio”, Frege 

acredita que Cícero é Túlio”, “Frege não acredita que Cícero é Túlio”), Kripke não 

reconhece a redução do nome à denotação: “segundo Mill, um nome próprio é, por assim 

dizer, simplesmente um nome. Refere-se simplesmente ao seu portador e não possui outra 

função linguística” (KRIPKE, 2011, p. 126). Ele acrescenta: 

 

Se uma estrita visão milliana estiver correta, e a função linguística de um nome 

próprio estiver completamente esgotada pelo fato de nomear seu portador, 

parece que nomes próprios da mesma coisa são intercambiáveis em todos os 

lugares, não apenas salva veritate, mas até salva significatione: a proposição 

expressa por uma sentença deve permanecer a mesma, independentemente do 

nome do objeto que ela usa. É claro que isso não será verdade se os nomes 

forem 'mencionados' em vez de 'usados': "'Cicero' tem seis letras" difere de 

"'Túlio' tem seis letras" [...] Se Mill está completamente certo, não apenas 

“Cícero era preguiçoso” deveria ter o mesmo valor de verdade de “Túlio era 

preguiçoso”, mas as duas frases deveriam expressar a mesma proposição, ter o 

mesmo conteúdo. Da mesma forma, "Cícero admirava Túlio", "Túlio admirava 

Cícero", "Cícero admirava Cícero" e "Túlio admirava Túlio", deveriam ser 

quatro maneiras de dizer a mesma coisa (IBIDEM, 2011, p.127). 

 

 

3. Lógica e semântica kripkeanas 

 

A definição da semântica de Kripke para a lógica proposicional é a seguinte: 

“Assuma-se que a fórmula F tenha sido construída com fórmulas ‘atômicas’ B1, B2, ..., 

Bn usando apenas conectivos proposicionais. Em vez de considerarmos valores de 

verdade F para todas as possíveis tuplas de valores de verdade de B1, B2, ..., Bn, 

consideremos o comportamento de F em todos os cenários possíveis de Kripke” 

(DETLOVS, 2012, p. 160). Pois bem, “cada cenário s é um triplo (b, ≤, t) dos seguintes 

objetos. Primeiro, b é um conjunto finito de objetos chamados nós (ou estados) [...] Daí 

o segundo membro ≤ é uma relação de ordenação parcial entre os nós, isto é, para todos 

x, y, z∈b: x≤y → (y≤z → x≤z) (transitividade)” (IBIDEM, 2012, pp. 160-161). Já o 

“terceiro membro t do triplo é uma função (t significa ‘verdadeiro’). Se associa com cada 

nó x um conjunto ‘crescente’ t (x) de fórmulas ‘atômicas’, isto é, um subconjunto de {B1 

, B2 , ..., Bn } de modo que, para todos os x, y∈b: x≤y → t (x) ⊆t (y)” (IBIDEM, 2012, 

p.161). 

Em A Completeness Theorem in Modal Logic, Kripke buscou “afirmar e 

provar um teorema de completude para o sistema S5 de [1], complementado por 

quantificadores de primeira ordem e o sinal de igualdade” (KRIPKE, 1959, p. 1). Esses 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

313 

sistemas são complementados “pelos seguintes esquemas de axiomas e regras de 

inferência 

 

A1:  ם𝐴 ⊃ 𝐴  

A2: ∽ ם𝐴 ⊃ ∽   ם ∼ם𝐴 

A3: ם(A ⊃ 𝐵). ⊃. ם𝐴 ⊃ ם𝐵 

R1. 𝑆𝑒 ⊢ 𝐴 e ⊢ 𝐴 ⊃ 𝐵, 𝑒𝑛𝑡ã𝑜 ⊢ 𝐵 

R2. Se ⊢ 𝐴, 𝑒𝑛𝑡ã𝑜 ⊢  ם𝐴” (KRIPKE, 1959, p.1). 

 

Sobre o modelo de lógica intuicionista de Kripke, Burgess afirma:                               

“esse modelo M = (X, a, R, V) consiste em um conjunto X de índices, um índice distinto 

a, uma relação binária reflexiva e transitiva R e uma avaliação V com a propriedade 

especial chamada hereditária, o que significa que se A é um átomo e se V (x) (A) = T e 

se xRy, então V (y) (A) = T” (BERGER, 2011, s/p). Para a definição de verdade em 

Kripke, Burgess apresenta o seguinte modelo: 

 

“(0) Para atômico A, A é verdadeiro 

em x em M 

se V(x)(A) = T 

(1) ¬A é verdadeiro x em M  se para qualquer y com xRy, A não é 

verdadeiro em y em M 

(2) A & B é verdadeiro em x em M   se A é verdadeiro em x em M ou B é 

verdadeiro x em M 

(3) A  B é verdadeiro em x em M  se A é verdadeiro em x em M ou B é 

verdadeiro em x em M 

(4) A  B é verdadeiro em x em M   se para qualquer y com xRy, se A é verdadeiro 

em y e, M, então B é verdadeiro em y em 

M” (IBIDEM, 2011, s/p). 

 

4. O Wittgenstein kripkeano ou o kripkenstein: o Paradoxo do Cético  

 

Outra faceta importante do pensamento kripkeano é a sua interpretação do 

Segundo Wittgenstein. Kripke propõe que no livro Investigações Filosóficas está contido 

um Paradoxo Cético: “Wittgenstein inventou uma nova forma de ceticismo” (KRIPKE, 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

314 

1982, p.60). Não é que Wittgenstein tenha defendido uma “teoria” sobre o ceticismo, mas 

que o seu escrito conduz a essa interpretação. Assim, a leitura que o autor americano faz 

de Investigações Filosóficas é ousada e peculiar. A singularidade da interpretação 

kripkeana de Wittgenstein ganhou a alcunha de “kripkenstein”. Essa interpretação, 

entretanto, mostra-se plausível, pois de fato o “paradoxo wittgensteiniano” e o estudo da 

linguagem privada empreendido por Wittgenstein parecem levar a uma espécie de 

ceticismo. 

No entender kripkeano, o “paradoxo wittgensteiniano” já ocorre no parágrafo 

202 de Investigações Filosóficas. É que o argumento da linguagem privada está presente 

nesse parágrafo, antes do parágrafo 243, e ele deve nortear a interpretações dos parágrafos 

seguintes que tratam do mesmo argumento da linguagem privada: 

 

Na minha opinião, o verdadeiro "argumento da linguagem privada" pode ser 

encontrado nas seções anteriores ao §243. De fato, no §202 a conclusão já está 

declarada explicitamente: "Portanto, não é possível obedecer a uma regra 'em 

particular': caso contrário, pensar que alguém estava obedecendo a uma regra 

seria a mesma coisa que obedecê-la." Eu não acho que Wittgenstein aqui 

pensou em si mesmo como antecipando uma discussão que ele iria empreender 

em maiores detalhes mais tarde. Pelo contrário, as considerações cruciais estão 

todas contidas na discussão que antecede a conclusão declarada no §202. As 

seções a seguir ao §243 devem ser lidas à luz da discussão anterior; por mais 

difíceis que sejam, elas são menos propensas a serem entendidas se forem lidas 

isoladamente (IBIDEM, 1982, p. 3). 

 

Kripke fala então sobre a questão das regras aplicadas à tautologia 

matemática e ao sinal de “+” e ao conceito de “mais”: 

 

Suponhamos, por exemplo, que '68 + 57 'seja um cálculo que eu nunca fiz antes 

[...] Realizo o cálculo, obtendo, é claro, a resposta '125'. Estou confiante, talvez 

depois de verificar meu trabalho, que '125' seja a resposta correta. Está correto 

tanto no sentido aritmético que 125 é a soma de 68 e 57, quanto no sentido 

metalinguístico que 'mais' [...] denotava uma função que, quando aplicada aos 

números que chamei '68' e '57', produz o valor 125. Agora, suponha que eu 

encontre um cético bizarro. Esse cético questiona minha certeza sobre minha 

resposta, no que acabei de chamar de sentido "metalinguístico". Talvez, ele 

sugere [...] a resposta que pretendia para '68 + 57 'deveria ter sido' 5 '! 

(IBIDEM, 1982, p. 8). 

 

 

Ele continua: 

 

talvez no passado eu tenha usado 'mais' e '+' para denotar uma função que 

chamarei de 'quus' [...] [que defino] por: 

 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

315 

 Quem pode dizer que essa não é a função que anteriormente se entende por 

'+'? [...] o problema não é "Como eu sei que 68 mais 57 é 125?", o que deve 

ser respondido com um cálculo aritmético, mas sim "Como eu sei que '68 mais 

57 ', como eu quis dizer 'mais' no passado, deve denotar 125? " Se a palavra 

'mais', como a usei no passado, denotava a função quus, não a função mais [...] 

então minha intenção passada era tal que, pedido o valor de '68 mais 57', eu 

deveria responder '5' (IBIDEM, 1982, pp. 8-9-12). 

 

A interpretação kripkeana de Wittgenstein também funciona como crítica a 

Teoria Descritivista dos Nomes Próprios. Não há descritivismo no Paradoxo do Cético. 

Mas alguns discordam dessa interpretação kripkeana. Entre eles, está John Mcdowell, 

que, com o seu realismo de propriedade secundário influenciado pelo conceito de “mito 

do dado”, de Sellars, e por Hegel, critica a teorização de Kripke sobre o ceticismo em 

Wittgenstein, afirmando que ele conflita com a hostilidade wittgensteiniana para com a 

teorização filosófica (THORNTHON, 2014, p. 36).  

 

Conclusão 

 

Este artigo se conclui pela observação de que a crítica de Kripke à Teoria dos 

Nomes Próprios é pertinente. A noção de designadores rígidos ainda precisa ser melhor 

desenvolvida e, com ela, a clareza semântica. É plausível a leitura que Kripke faz do 

Segundo Wittgenstein.  

Sem dúvidas, a considerável soma de autores contemporâneos que dialogam 

direta ou indiretamente com o pensamento kripkeano não é um acidente de percurso, mas 

fruto de um trabalho atual e relevante do autor americano. 

 

Referências Bibliográficas 

 

ALMEIDA, Jones. O conceito de referência na obra de P.F. Strawson e S. Kripke e 

a teoria contratual da referência na semiótica de Umberto Eco. XII Congresso 

Internacional da ABRALIC Centro, Centros – Ética, Estética, Curitiba: UFPR, 2011. 

 

BARROSO, Cícero. A crítica de Kripke às teorias descritivistas de nomeação. Recife: 

Perspectiva Filosófica, v. II, n. 38, ago./dez. 2012. 

 

BAVARESCO, Agemir; CARMO, Juliano do. A Pragmática Normativa de Robert 

Brandom. Porto Alegre: IX SAPPGFIL PUCRS ISSN 2237-2539, 2012. 

 

BERGER, Alan. Saul Kripke - Kripke Models. UK: Cambridge University Press, UK, 

2011. 

 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

316 

BRANDOM, Robert. Hegel e Filosofia Analítica. Porto Alegre: Veritas, v. 56, n. 1, 

jan./abr., 2011, p. 78-94. 

__________, Robert. Making it Explicit. Reasoning, Representing, and Discursive 

Commitment. USA: Harvard University Press, 1994. 

CARVALHO, Marcelo; BRAIDA, Celso; SALLES, João; CONLIGLIO, Marcelo. 

Filosofia da Linguagem e da Lógica. São Paulo: Coleção XVI Encontro ANPOF, 2015. 

DETLOVS, Vilnis; PODNIEKS, Karlis. Introduction to Mathematical Logic -Hyper-

textbook for students: Sections 1, 2, 3 of this book represent an extended translation 

of the corresponding chapters of the book: V. Detlovs, Elements of Mathematical 

Logic. Riga: University of Latvia, Latvia, 2012. 

 

DONNELLAN, Keith. Essays on Reference, Language and Mind. New York: Oxford 

University Press, 2012. 

 

FARIA, Domingos. Será procedente o argumento de Kripke contra a teoria da 

identidade tipo-tipo? Revista Portuguesa de Filosofia Vol. 70, Fasc. 1, pp. 112-131, 

2014. 

 

KRIPKE, Saul. A Completeness Theorem in Modal Logic. Association for Symbolic 

Logic. The Journal of Symbolic Logic, Vol. 24, No. 1, 1959. 

 

_______, Saul. Naming and Necessity. USA: Harvard University Press. 2001. 

 

_______, Saul. Philosophical Troubles – Collected Papers – Volume 1. New York: 

Oxford University Press, 2011. 

 

_______, Saul. Reference and Existence – The John Locke Lectures. New York: 

Oxford University Press, 2013. 

 

_____, Saul. Wittgenstein on Rules and Private Language: An Elementary 

Exposition. USA: Harvard University Press, 1982. 

 

MCDOWELL, John. Mind, Value and Reality. USA: Harvard University Press, 1998. 

 

NETO, Fernando; SANTOS, Jeferson. “Referência e Descrições Definidas” de Keith 

Donnellan: Introdução ao Texto e Tradução. Revista Ágora Filosófica, Vol. No.1, 

2017.  

 

REDDING, Paul. Analytic Philosophy and Return of the Hegelian Thought. UK: 

Cambridge University Press, 2007. 

 

SOARES, Daniel. Strawson: Esquema Conceitual e Ciência: o Caso da Percepção. 

Kínesis, Vol. VII, n° 13, 2015. 

 

SOMAES, Scott. Kripke sobre a possibilidade epistêmica e metafísica: As duas rotas 

para o necessário a posteriori. Trad. br. Daniel Soares da Silva. sképsis, ano vi, n 9, 

2013. 

 



____SAUL KRIPKE: A CRÍTICA À TEORIA DESCRITIVISTA DOS NOMES... 
Daniel Artur Emídio Branco 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 305 - 317 

 

317 

THORNTHON, Tim. John Mcdowell. USA: Routledge, 2014. 

 

TURBANTI, Giacomo. Robert Brandom's Normative Inferentialism. Philadelphia: 

John Benjamin’s Publishing Company, 2017. 
 

WANDERER, Jeremy. Robert Brandom. New York: Routledge Taylor and Francis 

Group, 2014. 

 



 

 

318 

GRONDIN, Jean. Paul Ricoeur. Tradução: Sybil Safdie Douek – São Paulo: Edições Loyola, 

2015 – (Coleção leituras filosóficas). 

Thiago Luiz de Sousa1 

Jean Grondin (1955-) é um filósofo canadense, que leciona na Universidade de 

Montreal desde 1991. Seus livros se concentram principalmente em temáticas como 

hermenêutica, fenomenologia, filosofia clássica alemã e metafísica. Um dos melhores livros 

introdutórios sobre hermenêutica que temos acesso atualmente é dele, publicado em sua versão 

portuguesa pela Editora da UNISINOS, Introdução à hermenêutica filosófica (1998). Em tal 

livro não é trabalhado o maior exponente da tradição hermenêutica da França. Porém, Grondin 

não é alheio ao pensamento hermenêutico ricoeuriano. A obra de Paul Ricoeur é trabalhada e 

introduzida por ele em uma obra específica, Paul Ricoeur (2015), para abarcar todos os sentidos 

e horizontes que este conceito possuí para o filósofo francês. 

Como se introduzir ao pensamento de Ricoeur? Esta questão serve como ponto de 

arranque para o livro de Grondin e marca sua introdução. A obra de Paul Ricoeur é profícua e 

dinâmica, possuindo quase oitocentos títulos dedicados a várias temáticas, desde psicanálise até 

metáfora, por exemplo. Sendo assim, vários caminhos são possíveis, como um esboço para 

responder este questionamento inicial, desde uma abordagem biográfica, como faz François 

Dosse, ou a escolha de uma temática para servir de guia. Esta última alternativa é escolhida por 

Grondin e a hermenêutica é o fio condutor de sua empreitada, com a seguinte justificativa: “Se 

esta escolha não é a única possível e obriga a deixar a sombra alguns lados de seu pensamento, 

ela nos parece ser a escolha que melhor faz justiça ao percurso total da obra, a e ao seu método 

de leitura e ao modo pelo qual Ricoeur compreendeu a si próprio” (GRONDIN, 2015, p. 22). 

Em seu primeiro capítulo, Uma tripla descendência, Grondin inicia com a seguinte 

frase: “As fontes de um pensamento são sempre complexas e subterrâneas” (GRONDIN, 2015, 

p. 23). Com Paul Ricoeur, isso não seria diferente. Embora, saibamos que hermenêutica é o 

conceito que faz justiça a totalidade da obra do filósofo francês, suas fontes, complexas e 

subterrâneas, revelam que ela é apenas o último traço de uma filosofia que passa antes pela 

tradição reflexiva e depois fenomenológica. A ideia central que marca todo pensamento 

ricoeuriano e que é apontada por Grondin é o de um pensamento é de que o sujeito deve seguir 

 

1    Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) e licenciando em Filosofia pela 

Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). Bacharel em Filosofia e Mestre em Ciência da Religião pela 

UFJF, contribui com o Núcleo de Estudos sobre Filosofia Clássica Alemã (NUFCAL) desde 2016. E-mail: 

thiago-luiz-sousa@hotmail.com. 



_________________________________________________________________RESENHA 

Thiago Luiz de Sousa 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 318 - 321 

 

319 

a via longa da interpretação dos símbolos se quiser conhecer a si mesmo (GRONDIN, 2015, p. 

27). Este passo é o corte epistemológico que Ricoeur realiza diante da tradição reflexiva e 

fenomenológica e que inaugura sua própria filosofia, sua hermenêutica. 

No segundo capítulo, Uma filosofia das potências e impotências da vontade, 

Grondin analisa o primeiro projeto filosófico de Paul Ricoeur, que é o da elaboração de uma 

filosofia da vontade e se deu em três partes: (i) com o livro O voluntário e o involuntário (1950); 

(ii) com Finitude e culpabilidade, que foi publicada separada em dois livros: O homem falível 

e A simbólica do mal; (iii) Poética da vontade, que nunca apareceu com tal nome, mas por meio 

de vestígios em sua maturidade filosófica (GRONDIN, 2015, p. 29). Percebe-se, assim, neste 

breve esquema, a tese que perpassa toda análise de Grondin: toda obra de Ricoeur busca cumprir 

o projeto traçado em suas primeiras obras, o filósofo francês jamais esquece de suas origens, 

pelo contrário, procura leva-las até as últimas consequências. Neste sentido, a constatação de 

Grondin é clara: “[...] a filosofia da vontade é a estrela do caminho do pensamento de Ricoeur, 

se é verdade, como disse Heidegger, que a proveniência é futuro que jamais se renega 

completamente seu ponto de partida em filosofia” (GRONDIN, 2015, p. 30). 

No terceiro capítulo¸ Do sentido às vezes esquecido da primeira entrada de Ricoeur 

na hermenêutica, Grondin aponta que é a aporia do mal a responsável pela virada hermenêutica 

do pensamento de Paul Ricoeur: “No primeiro volume da Filosofia da vontade, a análise 

‘eidética’ da vontade deixava de lado toda a parte da falta e da culpabilidade. O mal tendo algo 

de incompreensível, tal análise não pode explica-lo” (GRONDIN, 2015, p. 55-56). Sendo 

assim, a hermenêutica aparece no pensamento ricoeuriano como uma tentativa de inserir a 

simbólica do mal em um discurso filosófico (GRONDIN, 2015, p. 57). Paul Ricoeur jamais 

renega este seu primeiro passo em um projeto hermenêutico, mas o amplia, dando-o novos 

sentidos. Sendo assim, Grondin busca enfatizar o gérmen da originalidade da hermenêutica 

filosófica de Ricoeur, que, segundo ele, se dá nas “[...] possibilidades do homem e de sua busca 

de sentido” (GRONDIN, 2015, p. 70). 

No quarto capítulo, O arco dos possíveis da interpretação, Grondin adentra no 

ápice de sua tese sobre o pensamento de Paul Ricoeur, a saber, o novo rumo que a poética da 

vontade toma no porjeto filosófico ricoeuriano. Com Da interpretação: ensaio sobre Freud, 

fruto de suas aulas na Sorbonne e em Yale, Paul Ricoeur apresenta o símbolo em um sentido 



_________________________________________________________________RESENHA 

Thiago Luiz de Sousa 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 318 - 321 

 

320 

bem diferente daquele que aparecia em obras anteriores. “O símbolo se encontra doravante 

acoplado à esfera do duplo sentido em geral, que inclui os sonhos” (GRONDIN, 2015, p. 73). 

Hermenêutica se faz presente aqui enquanto lesgiladora das regras da interpretação. Na obra 

dedicada a Freud, o título de um dos capítulos antecipa a obra que viria na sequência, O conflito 

das interpretações. Com esta obra, há na hermenêutica “[...] duas grandes abordagens da 

interpretação, antagônicas em superfície, mas que Ricoeur considera complementares” 

(GRONDIN, 2015, p. 78). Por um lado, uma hermenêutica da suspeita, por outro lado, uma 

hermenêutica do recolhimento do sentido, ambas compondo uma hermenêutica que percorre o 

que o filósofo francês chama de “caminho longo”.  

No quinto capítulo, A hermenêutica do si nas sumas da maturidade, Grondin busca 

sintetizar os escritos da maturidade de Ricoeur, aqueles que forma escrito após o filósofo 

francês completar 85 e fazer, através de escritos autobiográficos, um balanço de toda sua 

carreira filosófica. Neste sentido, Grondin comenta: “Se em Si mesmo como um outro Ricoeur 

reestrutura sua filosofia da vontade, pode-se dizer, exagerando muito, que em A memória, a 

história, o esquecimento ele retorna o canteiro de obras de História e Verdade” (GRONDIN, 

2015, p. 107). Com estas palavras, Grondin aponta o quanto há nos últimos escritos de Ricoeur 

um convite para reinterpretar sua própria obra. Além disso, novos horizontes são traçados, 

referentes tanto a ética, quanto a ontologia, por exemplo. Paul Ricoeur deixa, assim, sua obra 

marcada pelo signo do inacabamento, como Grondin destacará na Conclusão de seu rico livro 

(GRONDIN, 2015, p. 113).  

Repitamos uma questão que já apareceu nesta resenha: como se introduzir ao 

pensamento de Ricoeur? Se esta pergunta foi o ponto de partida para a reflexão de Jean Grondin 

em Paul Ricoeur, do mesmo modo, parece-nos que esta também é o ponto de chegada, pois, 

com Grondin, somos convidados mais do que compreender de maneira geral a obra ricoeuriana, 

mas dar novos horizontes para ela. Não é por acaso que Grondin julgou que Paul Ricoeur 

merecia uma obra a parte da introdução da tradição hermenêutica. Em Paul Ricoeur temos 

lições a mais do que um manual poderia ofertar, com contextualizações e explicações, temos a 

oferta de uma chave de leitura viva, que permite a nós refletirmos como trilhar o nosso próprio 

“caminho longo”, que permite saber que a obra ricoeuriana é hermenêutica, composta por 

revisões, ressignificações e múltiplos diálogos. Deste modo, podemos dizer sem medo: em Paul 



_________________________________________________________________RESENHA 

Thiago Luiz de Sousa 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 318 - 321 

 

321 

Ricoeur, mais do que em qualquer outro lugar, temos uma mapa que nos permite dar primeiros 

passos com segurança entre as linhas da obra ricoeuriana, que nos permite escolher um 

caminho, que nos permite, através da amizade com a verdade, ser um(a) amigo(a) de Paul 

Ricoeur.  

 

 



 

 

322 

OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO 

TÉCNICO1 

 

Américo Grisotto2 

Marcos Alexandre Gomes Nalli 

Patrícia Maria Weffort 

 

 [85]3 I. Maioridade e menoridade social das técnicas 

Gostaríamos de mostrar que o objeto técnico pode estar vinculado ao homem de 

duas maneiras opostas: segundo um estatuto de maioridade ou um estatuto de menoridade. O 

estatuto de menoridade é aquele de acordo com o qual o objeto técnico é, antes de tudo, objeto 

de uso, necessário à vida cotidiana, fazendo parte do ambiente em que o indivíduo humano 

cresce e se forma. O encontro entre o objeto técnico e o homem efetua-se essencialmente, neste 

caso, durante a infância. O saber técnico é implícito, não refletido, costumeiro. O estatuto de 

maioridade corresponde, pelo contrário, a uma tomada de consciência e a uma operação 

reflexiva do adulto livre, que tem à sua disposição os meios de conhecimento racional 

elaborados pelas ciências: o conhecimento do aprendiz se opõe desta forma ao conhecimento 

do engenheiro. O aprendiz que se tornou artesão adulto e o engenheiro inserido na rede de 

relações sociais, conservam e irradiam em torno deles uma visão do objeto técnico que 

corresponde, no primeiro caso, ao estatuto de menoridade e, no segundo, ao estatuto de 

maioridade; são duas fontes muito diferentes de representação e de julgamento relativas ao 

objeto técnico. Contudo, o artesão e o engenheiro não vivem apenas por eles mesmos; 

testemunhas e agentes da relação entre a sociedade humana e seu conjunto e o mundo dos 

objetos técnicos e seu conjunto, têm um valor exemplar: através deles, o objeto técnico 

incorpora-se à cultura. Até hoje, esses dois modos de incorporação não podiam chegar a 

resultados concordantes, embora existam como duas [86] linguagens e dois tipos de pensamento 

que emergem das técnicas e que não são coerentes um com o outro. Esta falta de coerência é 

em parte responsável pelas contradições contidas na cultura atual, na medida em que ela julga 

e representa para si mesma o objeto técnico em relação ao homem. 

 
1   Primeiro capítulo da segunda parte da obra de Gilbert Simondon Du mode d’existence des objets tecniques. 

Paris: Editions Aubier, 1958: Les deux modes fondamentaux de relation de l’homme au donné technique.     
2    Tradução de Patrícia Maria Weffort, Mestra em Filosofia (PROF-FILO) pela Universidade Federal do Paraná 

(UFPR), patyweffort@hotmail.com e Américo Grisotto, Professor Adjunto do Departamento de Filosofia da 

Universidade Estadual de Londrina (UEL), grisotto@uel.br, com a revisão de Marcos Alexandre Gomes Nalli, 

Professor Associado do Departamento de Filosofia da Universidade Estadual de Londrina (UEL), nalli@uel.br. 
3     Paginação do texto em francês: SIMONDON, Gilbert. Du mode d’existence des objets tecniques. Paris: Editions 

Aubier, 1958. 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

323 

 Esse conflito entre o aspecto de maioridade e o aspecto de menoridade nada mais 

é que um caso particular da inadequação que sempre existiu entre o homem individual ou social 

e a realidade técnica. Na antiguidade, uma grande parte das operações técnicas eram rejeitadas, 

colocadas para fora do domínio do pensamento: eram operações que correspondiam às 

ocupações servis. Da mesma maneira que o escravo era colocado para fora da cidade, do mesmo 

modo as ocupações servis, os objetos técnicos que lhes correspondiam eram varridos do 

universo do discurso, do pensamento reflexivo, da cultura. Apenas os Sofistas, e até certo ponto 

Sócrates, fizeram o esforço por fazer entrar no domínio do pensamento nobre as operações 

técnicas praticadas por escravos ou pelos libertos. O estatuto de maioridade só estava 

estabelecido para algumas operações como a agricultura, a caça, a guerra, a arte da navegação. 

As técnicas que usaram ferramentas eram mantidas fora do domínio da cultura (Cícero extrai 

quase todas as suas metáforas das artes nobres, particularmente da agricultura e da navegação; 

raramente invoca as artes mecânicas). 

Voltando ainda mais no passado, encontraríamos que esta ou aquela civilização 

também realizava uma escolha entre técnicas nobres e aquelas que não o eram; a história do 

povo hebreu concede um verdadeiro privilégio para as técnicas pastorais e considera a terra 

maldita. O Eterno aceita as ofertas de Abel e não as de Caim: o pastor é superior ao agricultor. 

A Bíblia contém uma infinidade de estruturas de pensamento de paradigmas extraídos de 

maneira a fazer prosperar os rebanhos. Os Evangelhos, ao contrário, introduzem formas de 

pensar extraídas da experiência da agricultura. Talvez poderíamos encontrar, nas origens das 

mitologias e religiões, um certo viés tecnológico, consagrando como nobre uma técnica e 

negando o direito a outras, mesmo quando elas são efetivamente utilizadas; esta escolha inicial 

entre uma técnica majoritária e uma técnica minoritária, entre uma técnica valorizada e uma 

técnica desvalorizada, oferece à cultura, que incorpora os esquemas técnicos assim descobertos, 

um aspecto de parcialidade e de não-universalidade. Nossa busca não se destina a descobrir, em 

cada caso particular, as razões e [87] as modalidades desta escolha entre as técnicas 

fundamentais, mas apenas mostrar que o pensamento humano deve instituir uma relação igual, 

sem privilégio, entre as técnicas e o homem. Esta tarefa está por ser cumprida, porque os 

fenômenos de domínio técnico, que fazem com que, em cada época, exista uma parte do mundo 

técnico reconhecido pela cultura, enquanto em outras são rejeitadas, mantêm uma relação 

inadequada entre a realidade humana e a realidade técnica. 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

324 

A supressão da escravidão na Europa Ocidental permitiu às antigas técnicas servis 

virem à luz e se manifestarem em um pensamento claro: o Renascimento consagrou as técnicas 

artesanais lhes oferecendo a luz da racionalidade. A mecânica racional inseriu as máquinas no 

domínio do pensamento matemático: Descartes calculou as transformações do movimento nas 

máquinas simples utilizadas por escravos da Antiguidade. Esse esforço de racionalização, que 

significa integração à cultura, continuou até o final do século XVIII. Apesar disto, a unidade 

das técnicas não foi preservada; operou-se uma verdadeira reversão que rechaçou as antigas 

técnicas nobres (as da agricultura e as de criação de animais), deixando-as no domínio do 

irracional, do não-cultural; perdeu-se a relação com o mundo natural e o objeto técnico tornou-

se um objeto artificial que distancia o homem do mundo. Dificilmente podemos entrever em 

nossos dias um meio de aproximação entre um pensamento inspirado pelas técnicas relativas 

aos seres vivos e o pensamento artificialista, construtor de autômatos. As técnicas mecânicas 

não podem se tornar verdadeiramente majoritárias, a não ser que, ao invés de continuarem a ser 

técnicas artesanais, se tornem técnicas pensadas pelo engenheiro; em nível artesanal, a relação 

concreta entre o mundo e o objeto técnico ainda existe; mas o objeto pensado pelo engenheiro 

é um objeto técnico abstrato, não ligado ao mundo natural. Para que a cultura possa incorporar 

os objetos técnicos, seria necessário descobrir um caminho intermediário entre o estatuto de 

maioridade e o estatuto de menoridade dos objetos técnicos. A disjunção entre a cultura e a 

técnica tem sua condição na disjunção que existe no interior do próprio mundo das técnicas. 

Para descobrir uma relação adequada entre o homem e o objeto técnico, é necessário descobrir 

uma unidade do mundo técnico, através de uma representação que incorporasse, 

simultaneamente, aquela do artesão e a do engenheiro. A representação do artesão está imersa 

no concreto, engajada na manipulação material e a existência sensível; está [88] dominada por 

seu objeto; a do engenheiro é dominadora; faz do objeto um feixe de relações mensuradas, um 

produto, um conjunto de características.  

Assim, a primeira condição de incorporação dos objetos técnicos à cultura seria a 

de que o homem não fosse inferior nem superior aos objetos técnicos, que possa abordá-los e 

aprender a conhecê-los, mantendo com eles uma relação de igualdade, de reciprocidade de 

trocas: de certa maneira, uma relação social. 

A compatibilidade ou incompatibilidade entre os diferentes modos tecnológicos 

merece ser submetida a uma análise condicional. Talvez seja possível descobrir as condições 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

325 

de compatibilidade entre uma tecnologia como a dos romanos e uma outra, como as que são 

elaboradas pelas sociedades civilizadas em nossos dias: talvez até seja possível descobrir uma 

incompatibilidade real, embora não muito aparente, entre as condições tecnológicas do século 

XIX e as de meados do século XX. Certos mitos nascidos do encontro abusivo de dois 

paradigmatismos tecnológicos incompatíveis, poderão, então, ser levados às suas condições 

iniciais e analisados. 

 

II. Técnica aprendida pela criança e técnica pensada pelo adulto 

Não se pode estudar o estatuto do objeto técnico em uma civilização sem envolver 

a diferença entre as relações desse objeto com o adulto e a criança; mesmo que a vida nas 

sociedades modernas nos ofereceu o hábito de pensar que há uma continuidade entre a vida da 

criança e a do adulto, a história da educação técnica nos mostra rapidamente que a distinção 

existiu, e que as características da aquisição de conhecimentos técnicos não são as mesmas, 

dependendo se essa aquisição ocorre em uma criança ou em um adulto; não temos a mínima 

intenção de estabelecer uma regra normativa, apenas queremos mostrar que os caracteres do 

ensino das técnicas variaram muito ao longo do tempo, e que eles modificaram não só devido 

ao estado das técnicas, ou da estrutura das sociedades, mas também em razão da idade dos 

sujeitos que estavam submetidos à aprendizagem; poderíamos descobrir aqui uma relação 

circular de causalidade entre o estado das técnicas e a idade de aquisição dos conhecimentos 

que constituem a bagagem do [89] técnico; se uma técnica, muito pouco racionalizada, exige o 

início extremamente precoce de aprendizagem, o sujeito, mesmo tornando-se adulto, manterá 

uma irracionalidade de base em seus conhecimentos técnicos; ele os possuirá em virtude de 

uma impregnação habitual muito profunda porque adquirida muito cedo; por isso mesmo, o 

conhecimento desse técnico não consistirá em estruturas claramente representadas, mas em 

habilidades possuídas quase que por instinto, e confiadas àquela segunda natureza que é o 

hábito. Sua ciência estará no nível das representações sensoriais e qualitativas, muito próximas 

das características concretas da matéria; este homem estará dotado de um poder de intuição e 

de conivência com o mundo que lhe dará uma habilidade muito notável manifesta apenas na 

obra, e não na consciência ou no discurso; o artesão será como um mago, e seu conhecimento 

será mais operacional que intelectual; será uma capacidade mais que um saber; por sua própria 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

326 

natureza, será secreto para os outros, porque será secreto para ele mesmo, para a sua própria 

consciência. 

Ainda hoje, essa existência de um subconsciente técnico não formulado em termos 

claros pela atividade reflexiva encontra-se entre os camponeses ou pastores, capazes de 

apreender diretamente o valor das sementes, a exposição de um terreno, o melhor lugar para 

plantar uma árvore ou para estabelecer um parque de modo que ele seja protegido e bem 

localizado. Esses homens são experts no sentido etimológico do termo: eles fazem parte da 

natureza viva da coisa que eles conhecem, e seu saber é um saber da participação direta e 

profunda que necessita de uma simbiose original, que comporta uma espécie de fraternidade 

com um aspecto do mundo, valorizado e qualificado. 

O homem conduz-se aqui como o animal que sente à distância a água ou sal, que 

sabe escolher o local do ninho de modo imediato e sem raciocínios prévios. Tal participação é 

instintiva por natureza e não se encontra senão quando a vida de sucessivas gerações produziu 

uma adaptação do ritmo de vida, das condições da percepção e das estruturas mentais essenciais 

a um gênero de atividade direcionada a uma natureza estável. Hoffmann, num conto notável 

intitulado A Mina, descreve um poder semelhante de intuição no verdadeiro mineiro; ele sente 

o perigo e sabe como descobrir o mineral nos filões mais escondidos; vive em uma espécie de 

conaturalidade com a natureza subterrânea, e essa conaturalidade é tão profunda que exclui 

qualquer outro sentimento ou vínculo; o verdadeiro mineiro é um homem subterrâneo [90]; 

aquele que desce à mina sem amá-la, como aquele marinheiro errante que se engaja 

corajosamente para trabalhar na mina, porque apaixonado por uma jovem, ele não descobrirá 

essa conaturalidade essencial; será uma vítima da mina na mesma manhã do seu casamento. 

Não há aqui nenhum nuance moral; o jovem marinheiro estará cheio de mérito e virtude. Mas 

é marinheiro e não mineiro; ele não tem a intuição da mina. O fantasma do velho mineiro o 

advertiu do perigo que ele corre, pois a mina não aceitou o intruso, aquele que vem de fora, de 

outro trabalho, de outra vida, e que não é dotado do poder de participação. A natureza humana, 

no camponês, pastor, mineiro, marinheiro, duplica-se assim em uma segunda natureza que é 

como um pacto ancestral com um elemento ou uma região. É difícil dizer se esse sentimento de 

participação é adquirido nos primeiros anos ou se está envolvido em um patrimônio hereditário, 

mas parece certo que uma semelhante formação técnica, consiste em intuições e em esquemas 

operatórios puramente concretos, muito dificilmente formuláveis e transmissíveis por um 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

327 

simbolismo qualquer, oral ou figurativo, pertencente à infância. Por essa mesma razão, muito 

dificilmente é evolutiva, e quase não pode ser reformada na idade adulta: ela não é, com efeito, 

de natureza conceitual ou científica, e não pode ser modificada por um simbolismo intelectual, 

oral ou escrito. 

Esta formação técnica é rígida. Seria completamente abusivo considerar esta 

formação técnica como necessariamente inferior a outra que use símbolos intelectuais; a 

quantidade de informação desta formação de tipo instintivo pode ser tão grande quanto a que 

contém um conhecimento claramente explicável em símbolos, com gráficos, esquemas ou 

fórmulas; é muito fácil opor a rotina à ciência, que seria simultaneamente o progresso; o que é 

relativo ao primitivo não poderia ser confundido com a tolice, nem mesmo a conceptualização 

com  a ciência. Mas é importante notar que esse conhecimento técnico é efetivamente rígido, já 

que o homem não pode tornar-se novamente criança a fim de adquirir novas intuições como 

base. Esta forma de técnica tem além disso uma segunda característica: é iniciatória e exclusiva; 

de fato, ao crescer dentro de uma comunidade já totalmente impregnada de esquemas de um 

trabalho determinado, a criança adquire suas intuições de base; aquele que vem de fora muito 

provavelmente será privado desta participação inicial que exige a existência de condições vitais, 

porque as condições são educativas neste primeiro sentido. Seria sem dúvida abusivo atribuir o 

[91] fechamento das técnicas antigas para o fechamento da vida comunitária das sociedades: de 

fato, essas sociedades sabiam se abrir, conforme mostra a migração temporária ou sazonal dos 

camponeses de Auvergne à Paris, até o fim do século XIX; é a técnica em si mesma que 

corresponde, neste caso, a um regime fechado de vida, porque a formação técnica só é valiosa 

para a sociedade que a formou e é a única coisa válida para essa sociedade. Parece que 

historiadores têm sido inclinados a considerar, de maneira muito abstrata, os ritos de iniciação 

dos antigos ofícios, tratando-os sob um ponto de vista puramente sociológico; deve-se notar 

que as provas correspondem, por parte da criança, a um regime de aquisição do conhecimento 

técnico; a prova não é somente um rito social, mas também o ato pelo qual o jovem se torna 

adulto dominando o mundo, medindo-se com ele em uma circunstância crítica e triunfando 

sobre ele. Há uma certa carga de magia na prova, que é um ato pelo qual a criança se torna um 

homem usando pela primeira vez de todas as suas forças levando-as ao seu limite extremo. 

Neste corpo a corpo perigoso com o mundo e a matéria, arrisca a eficácia de sua ação de homem, 

se enfraquece ou se revela inferior. Se a natureza hostil não se deixa derrotar, o homem não 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

328 

pode se tornar um adulto completo, porque um fosso foi aberto entre ele e a natureza; a prova 

é um feitiço do ser técnico por toda a vida; é uma operação que cria a obediência da matéria a 

um homem que se tornou seu mestre porque ele conseguiu domesticá-la, como um animal que 

se torna dócil desde o dia em que foi conduzido pela primeira vez. Se o primeiro gesto falha, o 

animal se revolta e permanece grosseiro; ele jamais aceitará esse mestre que, por sua vez, não 

terá a segurança garantida, porque o contato imediato está quebrado. Na prova, manifesta-se a 

lei do tudo ou nada; o homem e o mundo aí se transformam;  uma união assimétrica aí se institui; 

não devemos dizer que a prova manifesta a coragem ou a habilidade como puro exame; ela cria 

essas qualidades, pois a coragem é feita de uma ligação imediata e segura com o mundo, que 

afasta toda incerteza e toda dúvida; a coragem não é um medo superado, mas um medo sempre 

adiado pela presença da intuição que faz o mundo estar junto daquele que age; o homem hábil 

é aquele que o mundo aceita, que a matéria ama e ao qual ela obedece com a fiel docilidade do 

animal que reconheceu um mestre. A habilidade é uma das formas da potência, e a potência 

supõe um feitiço [92] tornando possível uma troca de forças, ou melhor, um modo de 

participação mais primitivo e mais natural que o do feitiço, já muito elaborado e parcialmente 

abstrato. Nesse sentido, a habilidade não é o exercício de um despotismo violento, mas o de 

uma força conforme ao ser que ela conduz. Na verdadeira potência do homem hábil há uma 

relação de causalidade recorrente. O verdadeiro técnico ama a matéria sobre a qual age; ele está 

do seu lado; ele é um iniciado, mas respeita aquilo no qual foi iniciado; depois de a ter 

dominado, ele forma um par com esta matéria e não a livra do profano, senão com reversa, 

porque guarda o sentido do sagrado. O artesão, o camponês, ainda experimentam em nossos 

dias uma repugnância no sentido de livrar do comércio certas obras ou produtos que expressam 

sua atividade técnica mais refinada e mais perfeita: esta proibição da comercialização, da 

divulgação, manifesta-se por exemplo, no caso dos exemplares fora da circulação comercial 

que um impressor, um editor e um autor podem fazer com relação a um livro.  Manifesta-se 

também no caso do camponês dos Pirineus que oferece à sua visita, em sua casa, um 

determinado alimento que não permite que seja comprado, nem levado dali. 

O caráter secreto e involutivo de semelhante técnica não é senão um produto de 

condições sociais; ele produz a estrutura dos grupos tanto quanto esta estrutura do grupo o 

condiciona. E pode ser que toda técnica deve, em certa medida, carregar consigo um certo 

coeficiente de intuição e instinto, necessários para o estabelecimento de uma comunicação 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

329 

conveniente entre o homem e o ser técnico.  Mas de par com esse primeiro aspecto da formação 

técnica, há um segundo que é o inverso do precedente, e que se dirige essencialmente ao homem 

adulto. Da mesma forma que o precedente, há uma ação dinâmica sobre o homem individual e 

sobre o grupo, conduzindo-o a possuir uma mentalidade adulta.  

Este segundo tipo de conhecimento técnico, é o conhecimento racional, teórico, 

científico e universal. O melhor exemplo nos é oferecido pela Enciclopédia de Diderot e 

d'Alembert. Se a Enciclopédia apareceu como uma obra poderosa e perigosa, não foi por causa 

dos ataques, velados ou diretos, contra certos abusos ou privilégios, nem por causa do caráter 

“filosófico” de certos artigos; existiam vários livros e panfletos mais violentos do que a 

Enciclopédia. Mas a Enciclopédia era temida porque movida por uma força enorme, a do 

enciclopedismo técnico, força que a havia conciliado a protetores influentes e esclarecidos; esta 

força existia por ela mesma, porque [93] respondia, bem mais do que às reformas políticas ou 

financeiras, a uma necessidade da época; esta força que era positiva e criativa, realizava também 

um notável agrupamento de investigadores,  de redatores, de correspondentes, oferecendo uma 

fé a esta equipe composta por homens que colaboraram, independentemente de estarem ligados 

entre eles por comunidades sociais ou religiosas; uma grande obra estava por se realizar. A 

grandeza da Enciclopédia, sua novidade, reside no caráter de funcionamento maior, dessas 

gravuras de esquemas e de modelos de máquinas, que são uma homenagem aos ofícios e ao 

conhecimento racional das operações técnicas. Contudo, essas ilustrações não cumprem um 

papel de pura documentação desinteressada para um público ansioso para satisfazer sua 

curiosidade; a informação aí presente está bastante completa para constituir uma documentação 

de utilização prática, de tal maneira que todo homem que disponha da obra seja capaz de 

construir a máquina descrita, ou fazê-la avançar pela invenção, pelo estado alcançado pela 

técnica neste domínio, e iniciar a sua busca no ponto onde terminaram os homens que o 

precederam. 

O método e a estrutura deste novo ensino são inversos daqueles do precedente: ele 

é racional e duplamente universal; é por este motivo que ele é adulto. É racional porque emprega 

a medida, o cálculo, os procedimentos de figuração geométrica e análise descritiva; racional 

também porque se vale de explicações objetivas e invoca os resultados da experiência, com o 

cuidado da exposição precisa das condições, tratando como hipótese o que é conjectural e como 

fato estabelecido o que deve ser considerado como tal; não apenas uma explicação científica se 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

330 

faz necessária, mas ela é necessária se acompanhada de um gosto nítido pelo espírito científico. 

Por outro lado, esse ensino é duplamente universal, às vezes pelo público ao qual ele é 

endereçado e pela informação que oferece. Por certo, os conhecimentos que são ensinados são 

de um alto nível, mas apesar disso são destinados a todos; somente o preço do trabalho limita 

as possíveis compras. Esses conhecimentos estão dados no espírito com a mais alta 

universalidade possível, de acordo com um esquema circular que jamais supõem uma operação 

técnica fechada nela mesma no segredo da sua especialidade, mas ligada a outras, empregando 

tipos de aparelhos análogos e que se baseiam em um pequeno número de princípios. Pela 

primeira vez, vemos se constituir um universo técnico, um cosmos onde tudo está ligado a tudo 

em vez de ser guardado zelosamente por uma corporação. Esta universalidade consistente e 

objetiva, que supõe uma ressonância interna deste [94] mundo técnico, exige que a obra esteja 

aberta a todos e constitua uma universalidade material e intelectual, um bloco de conhecimentos 

técnicos disponíveis e abertos. Este ensino supõe um sujeito adulto, capaz de dirigir a si mesmo 

e descobrir sozinho sua própria normatividade sem um ser que o dirija: o autodidata é 

necessariamente adulto. Uma sociedade de autodidatas não pode aceitar a tutela e a menoridade 

espiritual. Ela aspira conduzir a si própria, a gestar a si mesma. Neste sentido principalmente e 

por seu poder tecnológico, que a Enciclopédia guardava consigo uma nova força e uma nova 

dinâmica social. A circularidade causal do conhecimento enciclopédico exclui a heteronomia 

moral e política da sociedade do Antigo Regime. O mundo técnico descobre sua independência 

quando ele realiza sua unidade; a Enciclopédia é uma espécie de Festa da Federação das técnicas 

que, pela primeira vez, descobrem a sua solidariedade. 

 

III. Natureza comum das técnicas menores e das técnicas maiores. Significação 

do enciclopedismo 

Vamos tentar analisar a relação do espírito enciclopédico com o objeto técnico, 

porque ele parece ser um dos polos de toda consciência tecnológica e assim possuir, além de 

um significado histórico, um significado que é sempre valioso para o conhecimento da 

tecnicidade. Nós nos opusemos ao caráter implícito, instintivo e mágico da educação técnica 

dirigindo-se à criança segundo os caracteres inversos destes últimos, que se descobre na 

Enciclopédia; mas esta oposição corre o risco de mascarar uma profunda analogia dos 

dinamismos existentes nestas estruturas do conhecimento técnico; o enciclopedismo manifesta 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

331 

e propaga uma certa inversão dos dinamismos fundamentais da técnica; contudo, esse inversão 

só é possível porque as operações não estão apenas desvanecidas, mas deslocadas, de alguma 

forma invertidas. A Enciclopédia também manipula e transfere forças e potências; também 

realiza um feitiço e desenha um círculo como o círculo mágico, só que não enfeitiça da mesma 

maneira que a da prova no saber instintivo, e não é a mesma realidade que coloca dentro do 

círculo do saber. É a sociedade humana com suas forças e seus poderes obscuros o que está 

posto dentro do círculo, tornado imenso e capaz de cobrir tudo. O círculo é a realidade objetiva 

do [95] livro, que o representa e o constitui. Tudo o que é figurado no livro enciclopédico está 

em poder do indivíduo que possui, em seus detalhes mais secretos, um símbolo figurativo de 

todas as atividades humanas. A Enciclopédia realiza uma universalidade da iniciação, e através 

disso produz uma espécie de estilhaçamento do próprio sentido da iniciação; o segredo do 

universal objetivado conserva a noção de segredo no sentido positivo (perfeição de 

conhecimento, familiaridade com o sagrado), mas suprime o caráter negativo (escuridão, meio 

de exclusão através do mistério, conhecimento reservado a um pequeno número de homens). A 

técnica torna-se mistério esotérico4. A Enciclopédia é um encanto, tanto mais eficaz quanto a 

construímos com uma representação mais precisa, mais exata e mais objetiva que seu modelo; 

todas as competências ativas, todas as forças vivas das operações humanas estão reunidas neste 

objeto-símbolo. Cada indivíduo capaz de ler e compreender possui o encanto do mundo e da 

sociedade. Magicamente, cada um é mestre de tudo porque possui o encantamento de tudo. O 

cosmos, outrora envolvente e superior ao indivíduo, o círculo social limitativo e sempre 

descentrado em relação ao poder individual, estão agora nas mãos do indivíduo, como aquele 

globo representando o mundo, que os imperadores carregavam como sinal de soberania. O 

potência, a segurança do leitor da Enciclopédia é a mesma que a do homem que primeiro 

atacava um animal em efígie antes de abordá-lo na natureza, a mesma que a do agricultor 

primitivo que confiava a semente ao solo depois de ter realizado ritos propiciatórios, ou do 

viajante que não se aventurava em uma nova terra senão depois de ter, de alguma forma, a 

tornado favorável por meio de um ato estabelecendo uma comunhão e uma pré-possessão, de 

que a Odisseia5 nos conserva a lembrança.  O gesto de iniciação é uma união com uma realidade 

 
4 Uma parte do sentimento de eficácia da magia primitiva transformou-se em crença incondicional no progresso.  

O objeto moderno ou o andamento moderno está coberto de um poder de eficácia quase que sobrenatural. O 

sentimento do moderno contém uma espécie de crença no poder ilimitado e polivalente de um objeto privilegiado. 

 
5 Rito de posse da terra consumada por Ulysses quando ele chega à Ilha dos Feácios. 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

332 

que permanece hostil desde que não tenha sido dominada e possuída. É por esta razão que toda 

iniciação viriliza e torna adulta. 

Toda manifestação do espírito enciclopédico pode então aparecer, segundo uma 

visão da psicossociologia, como um movimento [96] de fundo que expressa, em uma sociedade, 

a necessidade de chegar a um estado adulto e livre, porque o regime ou os hábitos de 

pensamento mantém em tutela e em estado de menoridade artificial os indivíduos; esta vontade 

de passar de uma menoridade para uma maioridade, ampliando o círculo de conhecimento e 

liberando o poder de conhecer, a encontramos em três passagens na história do pensamento 

desde a Idade Média. A primeira manifestação do espírito enciclopédico constitui a Renascença 

e é contemporânea da revolução ética e religiosa que é a Reforma. Querer passar do Vulgata 

para o verdadeiro texto da Bíblia, procurar os textos gregos em vez de se contentar com as 

pobres traduções latinas, reencontrar Platão para além da tradição escolástica cristalizada 

segundo um dogma fixo, é negar a limitação arbitrária do pensamento e do saber. A erudição 

não representa um retorno ao passado enquanto passado, mas a vontade de expandir o círculo 

do saber, de reencontrar todo o pensamento humano, a fim de ser liberto de uma limitação do 

saber. 

O humanismo da Renascença não é, de maneira alguma, uma vontade de 

reencontrar uma imagem fixa do homem, a fim de restringir e de normalizar o saber, como o 

declínio de estudos antigos parecia fazê-lo acreditar nos nossos dias. O humanismo responde 

primeiro a um impulso enciclopédico. Mas esse impulso voltou-se para o saber já formalizado 

porque o nível de desenvolvimento das técnicas não era alto o suficiente para que uma 

formalização rápida deste domínio pudesse intervir; as ciências, sobretudo, eram muito pouco 

desenvolvidas; os meios intelectuais da universalização das técnicas não estavam prontos; foi 

o século XVII que forneceu os meios de universalização das técnicas, que a Enciclopédia 

colocou em prática; contudo, devemos salientar que desde a Renascença manifesta-se uma 

enorme acolhida das técnicas; já são valorizadas como paradigmas e meios de expressão6, pelo 

seu valor humano que abre novos caminhos. O magnífico elogio que faz Rabelais do 

Pantagruélião resume toda a esperança dos homens da Renascença, toda a sua crença na 

 
6 Na Defesa e ilustração da língua francesa. Rabelais e Montaigne também usam muitos termos retirados dos 

ofícios. 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

333 

“virtude" das técnicas graças às quais a humanidade poderá, talvez, ir um dia "até os sinais 

celestes", como ela soube ir do Velho para o Novo Mundo. 

O segundo estágio enciclopédico é o das luzes; o pensamento científico estava 

liberto, mas o pensamento técnico não estava [97] livre; foi o pensamento científico que libertou 

o pensamento técnico. Como a técnica está ligada ao comércio, à agricultura, à indústria e como 

estes são aspectos da sociedade, este enciclopedismo tecnológico não poderia deixar de ser 

correlativo às reformas sociais e administrativas. As instituições tais como as Grandes Escolas 

saem do espírito enciclopédico; o enciclopedismo é, por definição, politécnico sob sua vertente 

industrial, como é fisiocrático por seu aspecto agrícola. O aspecto industrial desenvolveu-se 

mais do que o aspecto fisiocrático, porque a racionalização enciclopédica permitia 

transformações mais sensíveis no domínio industrial, que se beneficiava das recentes 

descobertas científicas do final do fim do século XVIII. No entanto, este desenvolvimento 

assimétrico não deve nos fazer esquecer  de um dos componentes mais importantes do espírito 

enciclopédico técnico, a saber, a ligação direta do indivíduo com o mundo vegetal e animal, 

com a natureza biológica; ao invés de ser deixada para os descendentes dos antigos servos, a 

técnica de "arte do arado " é valorizada até pelas pessoas mais distintas. Esta época das 

"fazendas", e o tempo em que um espírito tão sólido quanto o de Daubenton não se recusa a 

escrever um tratado para uso dos pastores, que é o protótipo do livro de divulgação elevada e 

generosa, que retoma a antiga tradição das obras didáticas comunicando-lhe uma nova vida pelo 

uso de um simbolismo gráfico claro e compreensivo até para os iletrados; o essencial deste belo 

livro está nas gravuras, tão claras e expressivas como as da Enciclopédia. Devemos salientar, 

com efeito, que a tecnologia requer um outro meio de expressão que a expressão oral, que utiliza 

conceitos já conhecidos, e que pode transmitir emoções, mas dificilmente pode expressar 

esquemas de movimento ou estruturas materiais precisas; o simbolismo apropriado para a 

operação técnica é o simbolismo visual, com seu rico jogo de formas e proporções. A civilização 

da palavra dá lugar para a civilização da imagem. Ora, a civilização da palavra é, por sua própria 

natureza, mais restrita que a da imagem, porque a imagem é por natureza universal, não precisa 

de um código prévio de significações. Toda expressão verbal tende a se tornar iniciática; 

especializa-se sustentando-se numa espécie de linguagem cifrada, cujos velhos jargões 

corporativos são um exemplo claro. É preciso fazer parte de um grupo fechado para entender a 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

334 

linguagem oral ou escrita; [no caso da imagem]7 basta perceber para compreender a expressão 

esquemática. É com o esquema que o enciclopedismo técnico adquire todo o seu significado e 

poder de [98] difusão, tornando-se verdadeiramente universal. A impressão tinha dado 

nascimento a um primeiro enciclopedismo difundindo os textos; mas este enciclopedismo só 

poderia atender às significações reflexivas ou emotivas já sancionados pela cultura constituída; 

ao passar pela palavra, a informação que vai de indivíduo para indivíduo realiza um desvio pela 

instituição social que é a linguagem. O escrito impresso, por intermédio do signo visual, veicula 

inicialmente uma mensagem oral, com todas as limitações inerentes a este modo de expressão; 

a posse de todas as línguas vivas e todas as línguas antigas é necessária para o entendimento de 

um enciclopedismo de significações verbais; essa posse, ou pelo menos o esforço em direção a 

essa posse, faz parte do sentido da Renascença, mas permanece de fato o apanágio dos 

humanistas e acadêmicos; a cultura, através da linguagem oral ou escrita, não detém 

universalidade direta. É por esta razão, talvez, o motivo pelo qual a Renascença não pode 

constituir uma universalidade tecnológica, apesar de sua tendência a preferir, nas artes em 

particular, a expressão plástica e gráfica a qualquer outro simbolismo. A impressão, capacidade 

de difusão do esquema espacial, encontra seu pleno sentido na gravura. Ora, a gravura 

simbólica, usada como meio para traduzir claramente o pensamento das estruturas e das 

operações, libertada de toda vontade de expressão alegórica retornando a uma expressão oral 

(como os brasões falantes), aparece em seu desenvolvimento pleno no século XVII, nos tratados 

de Descartes, por exemplo. Tendo tomado sua força expressiva e seu poder de precisão do uso 

da geometria, está pronta para constituir o simbolismo apropriado de uma tecnologia universal. 

Enfim, uma terceira etapa do pensamento enciclopédico parece anunciar-se à nossa 

época, mas ainda não alcançou sucesso na constituição de seus modos de expressão universal. 

A civilização do simbolismo oral venceu novamente a do simbolismo espacial, visual, porque 

os novos meios de difusão da informação têm dado primazia à expressão oral. Quando a 

informação tiver que ser convertida em um objeto impresso e transportado, o atraso que separa 

o pensamento descoberto do pensamento expresso é o mesmo para informação escrita e para a 

informação figurada. A impressão, privilegia, até melhor, a informação figurada, porque usa 

necessariamente a forma espacial; é o esquema que não tem a necessidade de ser traduzido de 

uma outra forma, que não seja a sua forma original, enquanto que a escrita representa a tradução 

 
7 Acréscimo dos tradutores. 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

335 

em série espacial de uma série, temporal em sua [99] origem, que deverá ser reconvertida em 

leitura. Pelo contrário, na informação transmitida através da telefonia, telegrafia ou radiodifusão 

hertziana, o meio de transmissão requer a tradução de um esquema espacial em série temporal, 

reconvertida em seguida em um esquema espacial; a radiodifusão, em particular, está 

diretamente adaptada à expressão oral, e não pode ser adaptada, senão muito dificilmente, à 

transmissão de um esquema espacial; ela consagra primazia ao som. A informação espacial é 

então rejeitada no domínio de coisas caras ou raras, e sempre em atraso com relação à 

informação oral, que é valorizada porque segue passo a passo o devir vital8. Ora, uma 

civilização é guiada por um paradigma latente, no nível da valorização de sua informação; esse 

paradigmatismo torna-se novamente oral; o pensamento se desdobra novamente segundo 

semantemas verbais, da ordem do slogan. A presença ativa das relações inter-humanas é da 

ordem do verbo. Existem, certamente, o cinema e a televisão. Mas devemos salientar que a 

cinematografia, pela própria razão do dinamismo das imagens, é uma ação cinemática, 

dramática, mais do que um grafia do simultâneo, e não diretamente uma expressão da forma 

inteligível e estável; posteriormente em sua descoberta dos primeiros testes de transmissão de 

imagens pela televisão, suplantou totalmente esta última e lhe impôs o dinamismo das imagens, 

que sobrecarrega hoje a televisão com uma enorme carga e faz dela uma concorrente e uma 

imitadora da cinematografia, incapaz de descobrir seus próprios modos de expressão, subjugada 

ao público como meio de satisfação. O movimento cinematográfico é rico de uma hipnose e de 

um ritmo que entorpecem as faculdades reflexivas do indivíduo, para levá-lo a um estado de 

participação estética. Organizado de acordo com uma série temporal que emprega termos 

visuais, o cinema é uma arte e um meio de expressão das emoções; a imagem, neste caso, uma 

palavra ou uma frase, não é, aí, objeto que contém uma estrutura a ser analisada pela atividade 

do ser individual; ela, então, raramente se torna um símbolo imóvel e radiante. De outra forma, 

a televisão pode se tornar um meio de informação contemporâneo da atividade humana, o que 

o cinema não pode ser, porque sendo uma coisa fixa e gravada, coloca no passado tudo o que 

incorpora. Mas, como a televisão quer ser dinâmica, ela está obrigada a transformar em série 

temporal todos os pontos de cada imagem, e isto em um tempo muito curto como o da [100] 

projeção de cada imagem estática do cinema. Ela transforma então inicialmente o dinâmico em 

estático, graças a um primeiro corte nas imagens. Desta forma, durante a transmissão de cada 

 
8 Ou social.  



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

336 

imagem fixa, ela transforma em uma série temporal os pontos simultâneos desta imagem fixa; 

na chegada, cada série temporal se transforma em um quadro espacial imóvel, e a rápida 

sucessão dessas imagens fixas recria, como na cinematografia, o movimento analisado, por 

consequência as características da percepção do movimento. Esta dupla transformação cumpre-

se pela necessidade de transmitir uma enorme quantidade de informação, mesmo para uma 

imagem extremamente simples em sua estrutura inteligível. Não há aqui nenhuma medida 

comum entre a quantidade de informação efetivamente interessante e significativa para o 

sujeito, e a quantidade de informação tecnicamente empregada, o que corresponde a vários 

milhões de sinais por segundo. Este desperdício de informação impede que a televisão dê ao 

indivíduo um meio flexível e fiel de expressão, e impede um verdadeiro simbolismo visual de 

se constituir universalmente; a radiodifusão cruza as fronteiras, enquanto a informação visual 

permanece frequentemente ligada à vida comunitária dos grupos; nessas condições ela não pode 

ser valorizada. Mas as pesquisas sobre os sistemas de codificação, úteis para inscrever sob uma 

tela de osciloscópio catódico os resultados das operações à calcular, ou para figurar sob o 

mesmo tipo de tela os sinais de detecção eletromagnética9, parece ter chegado a uma enorme 

simplificação para a transmissão de imagens esquemáticas por via hertziana; então a informação 

visual reencontrará, em relação  à informação falada, o lugar que a radiodifusão a fez perder e 

seria capaz de fazer nascer um novo simbolismo universal. 

Ora, a intenção enciclopédica começa a se manifestar nas ciências e nas técnicas, 

através da tendência para racionalizar a máquina e através da instituição de um simbolismo 

comum à máquina e ao homem; graças a esse simbolismo, é possível a sinergia entre homem e 

máquina; pois uma ação comum exige um meio de comunicação. E como o homem não pode 

ter vários tipos de pensamento (qualquer tradução corresponde a uma perda de informação), é 

sobre esta mistura da relação entre homem e máquina que um novo simbolismo universal [101] 

deve vir a se decalcar para ser homogêneo a um enciclopedismo universal. 

O pensamento cibernético já oferece, na teoria da informação, pesquisas como a 

"human engineering", que estuda particularmente a relação entre homem e máquina; podemos 

conceber então um enciclopedismo em base tecnológica. 

 
9 Em particular, no R.A.D.A.R Radio detection and Ranging (Localização e medida da distância por ondas 

hertzianas).  



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

337 

Este novo enciclopedismo, como os dois precedentes, deve efetuar uma liberação, 

mas num sentido diferente; ela não pode ser uma repetição com a do século das luzes. No século 

XVI, o homem se submetia aos estereótipos intelectuais; no século XVIII, estava limitado pelos 

aspectos  hierárquicos da rigidez social; no século XX, é escravo de sua dependência em relação 

aos poderes desconhecidos e distantes que o dirigem sem que os conheça e possa reagir contra 

eles; é o isolamento que o escraviza, e a falta de homogeneidade da informação que o aliena. 

Tornando-se máquina em um mundo mecanizado, ele não pode voltar a encontrar sua liberdade, 

senão assumindo seu papel e superando-o através de uma compreensão das funções técnicas 

pensadas sob o aspecto da universalidade10. Todo enciclopedismo é um humanismo, se 

entendemos por humanismo a vontade de trazer de volta a um estatuto de liberdade o que foi 

alienado do ser humano, de modo que nada do humano seja estranho ao homem; mas esta 

redescoberta da realidade humana pode se efetuar em diferentes sentidos, e cada época recria 

um humanismo que é sempre, até certo ponto, o apropriado às circunstâncias, porque aponta 

para o aspecto mais grave da alienação que comporta ou produz uma civilização. 

A Renascença definiu um humanismo apto para compensar a alienação devida ao 

dogmatismo ético e intelectual; ela visou reencontrar a liberdade do pensamento teórico 

intelectual; o século XVIII quis reencontrar a significação do esforço do pensamento humano 

aplicado às técnicas, e encontrou novamente, com a ideia de progresso, a nobreza dessa 

continuidade criativa que se descobre nas invenções; ele definiu o direito de existir da iniciativa 

técnica, apesar das forças inibidoras das sociedades. O século XX busca um humanismo capaz 

de compensar esta forma de alienação que intervém no próprio interior do desenvolvimento das 

técnicas, como consequência do que a sociedade exige e produz. Parece haver uma lei singular 

do devir do [102] pensamento humano, segundo a qual toda invenção, ética, técnica, científica, 

que é de início um meio de liberação e redescoberta do homem, converte-se, por evolução 

histórica, em um instrumento que se volta contra o seu próprio fim e escraviza o homem, 

limitando-o: o cristianismo foi em sua origem uma força libertadora, que convocou o homem 

para além do formalismo dos costumes e dos prestígios institucionais da sociedade antiga. 

 
10 O homem atual tem uma forte inclinação que o empurra a se comportar como uma máquina portadora de 

ferramentas, porque cumpriu essa função por muitos séculos antes da criação das máquinas, em um momento em 

que havia elementos técnicos, sob a forma de ferramentas e conjuntos técnicos, sob a forma de oficinas e estaleiros, 

mas não indivíduos técnicos, na forma de máquinas. 

 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

338 

Era o pensamento segundo o qual o Sabbat é feito para o homem, e não o homem 

para o Sabbat; entretanto, esse mesmo cristianismo que os reformadores da Renascença acusam 

de se constituir uma força rígida ligada ao formalismo e ao dogmatismo coercivo, contrário ao 

sentido real e profundo da vida humana. A Renascença opôs a physis à antiphysis. Da mesma 

forma, as técnicas, invocadas como libertadoras através do progresso, no século das luzes, são 

acusadas de subjugar o homem, e de o reduzir à escravidão desnaturando-o, tornando-o estranho 

a ele mesmo através da especialização, que é uma barreira e uma fonte de incompreensão. O 

centro de convergência tornou-se princípio de compartimentação. Por este motivo, o 

humanismo não pode ser nunca uma doutrina nem mesmo uma atitude que poderia se definir 

uma vez por todas; cada época deve descobrir seu humanismo, orientando-o para o principal 

perigo da alienação. Na Renascença, o fechamento do dogma gerou a eclosão de um novo fervor 

e de um novo impulso. 

No século XVIII, a fragmentação infinita da hierarquia social e das comunidades 

fechadas levou à descoberta de um meio de eficácia universal e não mediada, pela 

racionalização e a universalização do gesto técnico, ultrapassando todas as barreiras e 

proibições que os hábitos haviam instituído. No século XX, não é mais a fragmentação 

hierárquica ou local da sociedade que cria a alienação da sociedade humana em relação ao 

homem, mas antes sua imensidão vertiginosa, sem limite, em movimento; o mundo humano da 

ação técnica tornou-se estranho ao indivíduo ao desenvolver-se e ao formalizar-se, ao 

endurecer-se também sob a forma de um maquinismo, que se torna um novo acessório do 

indivíduo no mundo industrial, que ultrapassa a dimensão e a possibilidade de pensar do 

indivíduo. A técnica libertadora [103] do século XVIII é a dimensão do indivíduo, porque ela 

é do tipo artesanal. Aquela do século XX encontra-se para além das forças do indivíduo e 

constitui no mundo industrial uma realidade humana compacta e resistente, mas alienada, e 

também completamente fora do alcance do indivíduo como o foi anteriormente uma sociedade 

hierarquizada11. 

 
11 Durante os séculos passados, uma importante causa de alienação residia no fato de que que o ser humano 

emprestou sua individualidade biológica à organização técnica: era um portador de ferramentas; os conjuntos 

técnicos só poderiam se constituir incorporando o homem como portador de ferramentas. O caráter deformante da 

profissão era, ao mesmo tempo, psíquico e somático. O portador de ferramentas era deformado pelo uso de das 

ferramentas. As deformações somáticas profissionais tornaram-se raras em nossos dias. Na repugnância que 

experiencia todo homem honrado com relação às funções de ofício, entra, possivelmente, uma parte do sentimento 

desagradável que nós experimentamos quando se contempla uma monstruosidade. Os maus profissionais da 

atualidade são mínimos em relação às antigas deformações profissionais. Para Platão, o βάναυσος é careca e anão. 

Em uma lenda cantada, o pequeno sapateiro é um ser deserdado. 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

339 

O homem já não precisa mais de uma liberação universalizante, mas de uma 

mediação. A nova magia não estará mais por ser descoberta na irradiação direta do poder 

individual de agir, assegurada pelo saber que oferece ao gesto a certeza eficaz, mas na 

racionalização daquelas forças que situam o homem oferecendo-lhe uma significação no 

conjunto humano e natural. O simples fato de tratar a teleologia como um mecanismo 

conhecível e não definitivamente misterioso mostra a tentativa de não aceitar uma situação 

simplesmente sofrida e vivenciada. No lugar de procurar o procedimento para fabricar objetos 

sem fazer um pacto com a matéria, o homem liberta-se da situação de ser colocado em condição 

de servidão pela finalidade do todo aprendendo a construir a finalidade, a organizar um todo 

finalizado que ele julgue e aprecie, de modo a não ter que padecer passivamente uma integração 

de fato. A Cibernética, teoria da informação e, por consequência também, teoria das estruturas 

e dos dinamismos finalizados, libera o homem do fechamento restritivo da organização, 

tornando-o capaz de julgar esta organização, em vez de sofrer venerando-a e respeitando-a, 

porque não é capaz de pensá-la ou de constituí-la. O homem supera a escravidão organizando 

conscientemente a finalidade, como dominou durante o século XVIII, a necessidade desditosa 

do trabalho racionalizando-o, para fazer um trabalho eficaz, ao invés de sofrer com resignação. 

A sociedade humana conhecendo seus próprios mecanismos teleológicos, resultado do 

pensamento humano consciente, incorpora por consequência aqueles que o fazem; ela é um 

produto do esforço humano organizador e cria a adequação entre o fato de estar situada e o fato 

de se situar. O lugar do homem na sociedade torna-se então a relação entre um elemento ativo 

e um elemento de passividade, como um estatuto misto suscetível de sempre de ser retomado e 

aperfeiçoado, porque ele é do humano interrompido, mas não alienado. A consciência [104] é 

por sua vez atividade demiúrgica e resultado de uma organização anterior; a realidade social é 

contemporânea do esforço humano e homogênea em relação a ele. Apenas um esquema de 

simultaneidade, uma constelação de forças representadas em seu poder relacional, pode ser 

apropriada para este tipo de realidade. É o seu desenvolvimento que postula uma tal 

representação dinâmica do homem na sociedade; os esquemas cibernéticos não podem 

encontrar um sentido universal, senão em uma sociedade já constituída de acordo com esse 

pensamento; a reatividade mais difícil a se estabelecer é a da sociedade em relação ao 

pensamento cibernético em si mesmo; ele só pode ser criado progressivamente e através da 

 
 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

340 

intermediação de canais de informação já constituídos, como por exemplo as trocas entre 

técnicas trabalhando de maneira sinérgica em um determinado ponto; é este tipo de 

agrupamento que Norbert Wiener cita como uma fonte desta nova tecnologia que é uma técnica 

das técnicas, no início de sua obra intitulada Cibernética, publicado em 1948, e que é um novo 

Discurso do Método, elaborado por um matemático que leciona em um instituto de tecnologia. 

A Cibernética dá ao homem um novo tipo de maioridade, a que penetra nas relações de 

autoridade distribuindo-se no corpo social, e que descobre, para além da maturidade da razão, 

a da reflexão que oferece, bem mais que a liberdade de agir, o poder de criar a organização de 

modo a instituir a teleologia. Da mesma forma, a finalidade e a organização, podendo ser 

racionalmente pensadas e criadas, uma vez que elas se convertem em conteúdo das técnicas, 

elas já não são mais razões últimas, superiores, capazes de tudo justificar: se a finalidade torna-

se objeto da técnica, existe para além da finalidade na ética; a cibernética, nesse sentido, libera 

o homem do prestígio incondicional da ideia de finalidade. O homem libera-se, através da 

técnica, da coerção social; pela tecnologia de informação, ele se torna o criador dessa 

organização de solidariedade que anteriormente o aprisionava; a etapa do enciclopedismo 

técnico não pode ser senão temporária; ela convoca a do enciclopedismo [105] tecnológico, que 

a completa oferecendo ao indivíduo a chance de voltar ao social que muda de estatuto, e se 

torna o objeto de uma construção organizadora em vez de ser a aceitação de um dado valorizado 

ou combatido, mas que subsiste com seus caracteres primitivos, externos à  atividade do 

homem. A natureza individual não é mais, assim, externa ao domínio humano. Após o acesso 

à liberdade, manifesta-se o acesso à autoridade, no sentido pleno do termo, que é o da força 

criativa. 

Estas são as três etapas do espírito enciclopédico, que foi, de início, ética, depois 

técnica, e que pode tornar-se tecnológica, indo para além da ideia de finalidade tomada como 

justificação última. 

Ora, não é necessário dizer que as técnicas da organização finalizadas são úteis 

somente por seus resultados práticos; são úteis no sentido de que elas fazem passar a finalidade 

do nível mágico para o nível técnico. Então, que a evocação de um fim superior, e de ordem 

que realize este fim, é considerada como termo último de um requisito de justificação, porque 

a vida é confundida com a finalidade, em uma época em que os esquemas técnicos são apenas 

esquemas de causalidade, a introdução no pensamento de esquemas tecnológicos de finalidade 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

341 

joga um papel catártico. Onde há técnica não pode haver uma justificação última. A vida, 

individual e social, comporta, na verdade, aspectos de processos finalizados, mas a finalidade 

não pode ser o aspecto mais profundo da vida individual ou social, tão pouco as diferentes 

modalidades da ação finalizada, como a adaptação a um meio. 

Sem dúvida, poderíamos dizer que não é uma verdadeira finalidade que anima os 

processos de causalidade recorrente à reação negativa; finalmente esta produção técnica de 

mecanismos teleológicos nos permite sair do domínio mágico, o aspecto mais inferior, o mais 

grosseiro da finalidade: a subordinação dos meios a um fim, logo a superioridade do fim em 

relação aos meios. Tornando-se matéria técnica, semelhante organização não é senão um dos 

aspectos da vida social ou individual, e não pode mais mascarar, com seu prestígio, as 

possibilidades de desenvolvimento, de advento, de surgimento de novas formas, que não podem 

ser justificadas pela finalidade, porque elas produzem seu próprio fim como termo último da 

evolução; a evolução desadapta tanto quanto adapta. A realização das adaptações não é mais 

que um dos aspectos da vida; as homeostases são funções parciais; a tecnologia, envolvendo-

os e permitindo não [106] somente pensá-los, mas também realizá-los racionalmente, deixa em 

plena luz processos abertos da vida social e individual. Nesse sentido, a tecnologia reduz a 

alienação. 

IV. Necessidade de uma síntese no nível da educação entre o modo maior e o 

modo menor de acesso às técnicas 

A separação entre a educação de adultos e a educação da criança no campo da 

tecnologia responde a uma diferença na estrutura dos dois sistemas normativos e, em parte, a 

uma diferença entre os resultados. A consequência é que até agora há um intervalo que não 

pode ser franqueado entre a tecnologia pedagógica e a tecnologia enciclopédica.  

A educação enciclopédica tecnológica visa oferecer ao adulto o sentimento de que 

ele é um ser acabado, inteiramente realizado, em plena posse de seus meios e de suas forças, 

imagem do homem individual em seu estado de real maturidade; a condição necessária de tal 

sentimento é a  universalidade do direito e de fato, do conhecimento; ora, há ainda algo de 

abstrato na formação enciclopédica, e uma imperfeição intransponível da universalidade: com 

efeito, a reunião material de todos os dispositivos técnicos em uma compilação tecnológica que 

os reúna coordenando-os de acordo com a ordem de simultaneidade, ou da razão, deixa de lado 

o caráter temporal, sucessivo, quântico das descobertas que conduziram ao estado atual; nos 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

342 

apoderamos imediatamente do atual que é construído progressivamente, lentamente e 

sucessivamente elaborado; a ideia de progresso, no que ela tem de mítico, vem dessa ilusão de 

simultaneidade, que nos faz tomar por situação o que não é mais do que uma etapa; o 

enciclopedismo, excluindo a historicidade, introduz o homem na posse de uma falsa enteléquia, 

pois esta etapa é ainda rica em virtualidades; nenhum determinismo preside a invenção, e se o 

progresso é pensado como contínuo, mascara a própria realidade da invenção. O autodidata é 

tentado a trazer tudo de volta para o presente, o passado enquanto o traz novamente em seu 

conhecimento presente, e o futuro enquanto o considera como devendo decorrer de maneira 

contínua do presente através do progresso. Falta ao autodidata ter sido elevado, isto é, de ter se 

tornado adulto de forma progressiva, através de uma série temporal de desenvolvimentos 

estruturados pelas crises que os delimitam e permitem a  passagem [107] para outra fase; é 

necessário ter apreendido a historicidade do devir técnico através da historicidade do devir do 

sujeito para acrescentar à ordem do simultâneo a do sucessivo, segundo a forma que é o tempo. 

O verdadeiro enciclopedismo, exigindo universalidade temporal ao mesmo tempo que a 

universalidade do simultâneo, deve integrar a educação da criança; ele não pode tornar-se 

verdadeiramente universal senão forjando o adulto através da criança, seguindo a 

universalidade temporal para obter a universalidade do simultâneo; é necessário descobrir a 

continuidade entre as duas formas de universalidade. 

Inversamente, a educação tecnológica carece da universalidade do simultâneo, o 

que exprimimos ao dizer que ela visa a cultura de preferência ao saber; mas uma iniciativa que 

desejasse obter a cultura livrando-se do conhecimento seria ilusória, porque a ordem 

enciclopédica do saber faz parte da cultura; ora, [o conhecimento]12 não pode mais ser 

apreendido senão de maneira abstrata e, consequentemente, não cultural, se ele é tomado fora 

do próprio saber. A representação do saber sem o próprio saber não pode se realizar senão pela 

tomada de um símbolo exterior, como por exemplo, por meio da representação mítica e 

socializada pelos homens que "encarnam" o saber: o saber é substituído pela figura do sábio, 

isto é, por um elemento de tipologia social, ou caracterológico catalogado, totalmente 

inadequado ao próprio saber, e que introduz no cultura uma mistificação que a faz inautêntica. 

Ou melhor, o saber pode ser substituído por uma opinião, uma biografia, um traço de caractere 

ou uma descrição do personagem de um sábio; mas estes são, ainda, elementos totalmente 

 
12 Acréscimo dos tradutores. 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

343 

inadequados, porque  introduzem não o saber, mas a uma idolatria dos suportes humanos do 

saber, o que não é da ordem do próprio saber. Existe uma cultura mais autêntica no gesto de 

uma criança que reinventa um dispositivo técnico do que no texto onde Chateaubriand descreve 

este "gênio espantoso" que era Blaise Pascal. Estamos mais próximos da invenção quando 

tentamos compreender o dispositivo de somar por rodas em meia-esquadria, empregada na 

máquina de calcular de Pascal (máquina aritmética), apenas quando lemos as passagens mais 

eloquentes relacionadas ao gênio de Pascal. Compreender Pascal é refazer com as próprias mãos 

uma máquina igual à sua, sem copiá-la, transpondo-a mesmo, se possível, em dispositivo 

eletrônico de soma, para ter que voltar a inventar em vez de reproduzir, atualizando os esquemas 

intelectuais e operatórios que foram [108] os de Pascal. Cultivar-se é atualizar analogicamente 

os esquemas humanos reais, em ocupando-se apenas de maneira acessória das turbulências que 

tal invenção, tal publicação, tiveram para os contemporâneos, porque elas não são essenciais, 

ou pelo menos podem ser tomadas somente com referência ao pensamento original, à própria 

invenção. 

Podemos lamentar que um estudante cultivado de uma última série do ensino médio 

conheça a teoria da turbulência de Descartes através dos melindres de Belize, e o estado da 

astronomia do século XVII por "aquela luneta longa que metia medo nas pessoas", que Chrysale 

não pode tolerar. 

Há aqui falta de seriedade, uma falta de verdade no pensamento que não pode, de 

maneira alguma, ser apresentada como uma cultura. Estas evocações estariam no lugar se elas 

pudessem ser localizadas em relação à sua fonte real, captada anteriormente, e não através do 

farisaísmo de uma obra de arte que tem outros propósitos para além dos da cultura. A ordem 

enciclopédica do simultâneo encontra-se expulsa do ensino cultural porque situa-se em 

conformidade com opiniões dos grupos sociais, que não possuem uma representação da ordem 

do simultâneo, porque só representam uma mínima fração da vida em uma determinada época, 

e porque eles não podem circunscrever a si mesmos. Este hiato entre a vida atual e a cultura 

vem da alienação da cultura, isto é, do fato de que a cultura é na realidade uma iniciação às 

opiniões de grupos sociais determinados que existiram em épocas anteriores; o primado das 

letras na educação cultural vem dessa onipotência da opinião; uma obra, e em particular uma 

obra que sobreviveu, é de fato uma obra que expressou a ética de um grupo ou de uma época, 

de maneira tal que esse grupo se reconheça nela; uma cultura literária é então escrava dos 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

344 

grupos; está no nível dos grupos do passado. Uma obra literária é um testemunho social. Toda 

vertente das obras didáticas está removida da cultura, a menos que seja antiga, e possa ser 

considerada como um testemunho do "gênero" didático. A cultura atual finge considerar o 

gênero didático como extinto hoje em dia, enquanto que, talvez, jamais tenha tido tanta força 

expressiva, tanta arte, tanta presença humana como nos escritos científicos e técnicos. Na 

realidade, agora, a cultura se tornou um gênero com suas regras e suas normas fixas; ela perdeu 

seu senso de universalidade. 

A educação, para ser inteiramente educativa, carece, portanto, de [109] dinamismos 

humanos. Se consideramos particularmente o aspecto técnico desta educação e deste 

enciclopedismo, vemos que constitui um mediador de grande valor, porque traz consigo 

aspectos pelos quais é acessível à criança e outros aspectos pelos quais simboliza 

adequadamente os sucessivos estados do saber científico; isso constitui, com efeito, o obstáculo 

contra o qual vem se quebrar a educação cultural quando ela quer se tornar enciclopédica; é a 

dificuldade de entender, a partir de símbolos intelectuais discursivos, aquela ciência que se 

gostaria de conhecer. Ao contrário, a realização técnica oferece o conhecimento científico que 

serve como princípio de funcionamento, sob a forma de intuição dinâmica apreensível até 

mesmo por uma criança pequena e suscetível de ser melhor elucidada, duplicada por uma 

compreensão discursiva; o verdadeiro conhecimento discursivo não admite graus; é de cara 

perfeito ou falso porque inadequado. O enciclopedismo poderia, assim, através das técnicas, 

encontrar o seu lugar na educação da criança, sem exigir as habilidades de abstração as quais a 

criança não pode dispor plenamente. Nesse sentido, a aquisição dos conhecimentos 

tecnológicos por parte da criança pode iniciar-se por um enciclopedismo intuitivo, apreendido 

através do caráter do objeto técnico. De fato, o objeto técnico se distingue do objeto científico 

porque este último é um objeto analítico, que visa analisar um efeito único com todas as suas 

condições e características mais precisas, enquanto que o objeto técnico, longe de estar 

completamente no contexto de uma ciência particular, encontra-se de fato no ponto de 

convergência de uma multidão de dados e de efeitos científicos provenientes dos domínios os 

mais variados, integrando os saberes aparentemente os mais heteróclitos, e que podem não estar 

intelectualmente coordenados, enquanto estão praticamente no funcionamento do objeto 

técnico; podemos dizer que o objeto técnico resulta de uma arte de compromisso;  o que é, com 

efeito, uma estrutura eminentemente sintética, não podendo ser compreendida de outro modo 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

345 

senão pela introdução de um esquematismo sintético que preside a invenção. O esquema 

técnico, relação entre várias estruturas e uma operação complexa que se cumpre através dessas 

estruturas é, por sua própria natureza enciclopédica, já que ele realiza uma circularidade de 

conhecimentos, uma sinergia dos elementos ainda teoricamente heterogêneos do saber. 

Talvez poderíamos ressaltar que, até o século XX, as técnicas foram incapazes de 

assumir este papel da relação entre o trabalho enciclopédico e a cultura oferecida à criança. 

Com [110] efeito, neste momento, era ainda difícil encontrar, no seio das técnicas, operações 

verdadeiramente universais, incluindo os esquematismos da sensação ou do pensamento. Hoje, 

a existência de técnicas de informação oferece à tecnologia uma universalidade infinitamente 

maior. A teoria da informação coloca o tecnologia no centro de um grande número de ciências 

as mais diversas, como a fisiologia, a lógica, a estética, o estudo fonético ou gramatical e mesmo 

semântico das línguas, o cálculo numérico, a geometria, a teoria da organização dos grupos e 

dos regimes de autoridade, o cálculo de probabilidades, e todas as técnicas de transporte da 

informação falada, sonora ou visual. A teoria da informação é uma tecnologia  intercientífica, 

que permite uma sistematização de conceitos científicos, bem como o esquematismo das várias 

técnicas; não devemos considerar a teoria da informação como uma técnica entre as técnicas; 

ela é, na realidade, um pensamento mediador entre as diversas técnicas, de uma parte, e entre 

as várias ciências, de outra parte, e finalmente entre as ciências e as técnicas; ela pode 

desempenhar esse papel porque existem relações entre ciências que não são apenas teóricas, 

mas também instrumentais, técnicas, cada ciência podendo tomar a seu serviço um certo 

número de outras ciências que utiliza como fontes técnicas para realizar o efeito que estuda; a 

relação técnica existe entre as ciências; de outra forma, as técnicas podem teorizar-se sob a 

forma de ciência; a teoria da informação intervém como ciência das técnicas e técnica das 

ciências, determinando um estado recíproco destas funções de troca. 

Neste nível, e somente neste nível, que o enciclopedismo e a educação técnica 

podem se reencontrar, em uma coerência de duas ordens, simultânea e sucessiva, da 

universalidade. 

Podemos dizer então que, se as técnicas até hoje não puderam conceder dois 

dinamismos dificilmente conciliáveis, um destinado ao adulto e o outro à criança, esse 

antagonismo deixa lugar, na teoria da informação, a uma disciplina mediadora, que estabelece 

a continuidade entre a especialização e o enciclopedismo, entre a educação da criança e a 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

346 

educação do adulto. Através disso, funda-se uma tecnologia reflexiva acima das diferentes 

técnicas, e define um pensamento que cria uma relação entre as ciências e as técnicas. 

A consequência dessa unificação reflexiva das técnicas e do fim da oposição entre 

saber teórico e saber [111] prático é importante para a concepção reflexiva do homem; uma vez 

atingido este nível, com efeito, não há mais hiato ou antagonismo entre o tempo da educação e 

a idade adulta; a ordem do sucessivo e a ordem do simultâneo se organizam em relação 

recíproca, e o tempo do adulto não é mais antagônico em relação ao tempo da educação. Em 

certa medida, inclusive, a evolução das sociedades, suspensa até aqui por um determinismo da 

juventude, depois da maturidade e finalmente da velhice, com os regimes políticos e sociais 

correspondentes, não pode mais ser concebida como fatal se a penetração das técnicas é muito 

profunda para introduzir um sistema de referências e de valores independentes desse biologismo 

implícito. 

Uma análise atenta dos dualismos em sistemas de valores, como o do manual e do 

intelectual, do camponês e do cidadão, da criança e do adulto, mostraria que, no fundo dessas 

oposições, há uma razão técnica de incompatibilidade entre os vários grupos de esquematismos; 

o manual é aquele que vive de acordo com um esquematismo intuitivo no nível das coisas 

materiais; pelo contrário, o intelectual é aquele que conceitualizou as qualidades sensíveis; vive 

de acordo com uma ordem que estabiliza a ordem do sucessivo em definições da natureza e do 

destino do homem; detém um certo poder de conceitualizar e valorizar ou desvalorizar os gestos 

humanos e os valores vividos no nível da intuição. O manual vive de acordo com a ordem do 

simultâneo; ele é autodidata quando quer acessar uma cultura. É segundo a mesma diferença 

entre os esquemáticos que o homem do campo se opõe ao homem da cidade. O homem do 

campo é contemporâneo de um conjunto de exigências e participações que fazem dele um ser 

integrado em um sistema natural de existência; suas tendências e intuições são os laços desta 

integração. O homem da cidade é um ser individual, ligado a um devir social mais que a uma 

ordem natural. Opõe-se ao homem do campo como um ser abstrato e cultivado, a um ser 

integrado e inculto. O homem da cidade é de um tempo, enquanto o do campo é de uma região; 

o primeiro integra-se à ordem do sucessivo, o segundo, na ordem do simultâneo. Em geral, 

observamos o apego do homem rural às tradições; mais precisamente a tradição é o aspecto 

mais inconsciente da historicidade, que mascara a representação da ordem do sucessivo, e que 

supõe uma invariância da sucessividade. O real tradicionalismo repousa na ausência de uma 



_OS DOIS MODOS FUNDAMENTAIS DE RELAÇÃO DO HOMEM COM O DADO... 
Américo Grisotto/ Marcos Alexandre Gomes Nalli/ Patrícia Maria Weffort 

 

 

 

 
Ano 9 n. 19 Agosto – Dezembro 2020 p. 322 - 347 

 

347 

representação da série do devir; este devir desapareceu. Enfim, a oposição entre a criança e o 

adulto [112] resume esses antagonismos; a criança é o ser do sucessivo, feito de virtualidades, 

modificando-se no tempo e tendo consciência desta modificação e desta mudança. O adulto, 

que lhe apresenta a vida, integra-se à sociedade segundo a ordem da simultaneidade. Essa 

maturidade aliás não pode ser plenamente atendida senão na medida onde a sociedade é estável 

e não celeremente evolutiva, sem a qual uma sociedade em movimento de transformação, que 

privilegia a ordem do sucessivo, comunica a seus membros adultos um dinamismo que faz deles 

adolescentes. 

 

 


